
El Sapa Inca Huayna Cápac, soberano del vasto imperio andino, ha 
fallecido tras varios amaneceres de padecer una extraña enfermedad 
que también cobró la vida de uno de sus hijos. La noticia, mantenida en 
estricto secreto conforme a los protocolos funerarios incas, llega hoy 
en primicia a nuestras páginas.
Mientras en el corazón del Tahuantinsuyo se celebraban los 
primeros ritos fúnebres, el cuerpo del monarca fue trasladado en 

absoluto sigilo desde el norte. En su recorrido pasó por Tumipampa, 
su tierra natal, hasta llegar al Cusco, centro del imperio, donde fue 
colocado junto a las momias de sus predecesores para cumplir con 
los solemnes funerales. Allí, concluido el ritual, su hijo Huáscar ha 
sido proclamado nuevo Sapa Inca y heredero del trono, iniciando un 
capítulo en la historia imperial

Edicion especial NOVIEMBRE DE 1526

Desde la costa norte llegan noticias alarmantes: enormes balsas 
extrañas, nunca antes vistas, se acercan con hombres de aspecto 
insólito, lengua incomprensible y vestimentas desconocidas. Algunos 
nativos que intentaron acercarse fueron capturados. La nobleza y el 
ejército del Inca vigilan con inquietud. 

Topa Cusi Huallpa, de Huascarquiguar, hijo de Huayna Cápac y 
la panaca Cápac Ayllu, es proclamado Sapa Inca con el nombre de 
Huáscar. Mientras se celebran los solemnes funerales de su padre, los 
curacas de todas las provincias juran lealtad ante el nuevo monarca con 
los rituales sagrados y ofreciendo tributos.  

PUBLICACION DEL INSTITUTO OTAVALEÑO DE ANTROPOLOGIA Y LA UNIVERSIDAD DE OTAVALO

EXTRAÑOS EN EL MAR HUASCAR: EL NUEVO SAPA INCA 

UNA RARA ENFERMEDAD MATA AL SAPA INCA HUAYNA CAPAC

MUERE EL CONQUISTADOR HUAYNA CAPAC



		  	 SEGUNDA EPOCA 	  	 EDICION ESPECIAL 	 noviembre de 1526
             PUBLICACION DEL INSTITUTO OTAVALEÑO DE ANTROPOLOGIA Y LA UNIVERSIDAD DE OTAVALO.

		            				       

El Colibrí deja constancia de su agradecimiento a todas aquellas personas que hicieron posible esta edición especial.

TEXTOS: Plutarco Cisneros Andrade (Melchor Cotama), Diego Rodríguez Estrada (Benjamín L. Quiroga, Segundo Lenguaraz), Hernán Jaramillo 
Cisneros,   Juan Suarez Proaño (Llamuco), Jorge Mantilla, Guisella Carchi (Sinchi Yarik, Maiwa Sinchi), José Villarreal (Tachil).	

CORRECCIÓN DE ESTILO: Juan Suarez Proaño				    DIAGRAMACIÓN: Luis Alajo Plazas
ILUSTRACIONES:  José Villarreal											            		
						    
EDICIÓN:  Diego Rodríguez Estrada

DIRECTOR RESPONSABLE: Plutarco Cisneros Andrade

† A la memoria de Waldemar Espinoza Soriano

Nota AL LECTOR

Francisco Becerra Lois
Rector de la

Universidad de Otavalo 

Plutarco Cisneros Andrade
Presidente del IOA, 

Canciller de la Universidad de Otavalo

Juan Carlos Cisneros Burbano
Vicepresidente del IOA, 

Vicecanciller de la Universidad de Otavalo

De conformidad con la planificación efectuada —que comentamos con el lector en el número anterior—, en esta segunda 
entrega tomamos varios temas como punto de partida para nuestro viaje, el más importante: la muerte de Huayna Cápac, el 
Inca conquistador, acompañado de otros sucesos, como las primeras noticias de la llegada de españoles a las costas del actual 
Ecuador y la sucesión en el gobierno inca del heredero Huáscar.

Destacamos lo que significó el proceso de conquista inca, los largos períodos de combates duros, terribles, sangrientos. Murieron 
miles de personas de ambos ejércitos. La diferencia se marcó por el hecho de que los invasores tuvieron tropas de refuerzo 
mientras que los pueblos nativos reducían en cada batalla su capacidad militar. Al contar esto, buscamos valorar la resistencia 
de los pueblos nativos, que lucharon hasta el final, hasta que les fue imposible restituir al último ejército que fue sacrificado en 
la batalla de Yaguarcocha.

Allí se consolidó la presencia inca en la parte norte del Tahuantinsuyo. Casi todo el territorio del actual Ecuador fue sometido 
por Huayna Cápac. La nueva estructura política inició un lento proceso de afianzamiento. Se recompuso la trama social con la 
presencia de grupos mitimaes que llegaron de otros lados y grupos locales que expatriaron a distantes sitios. Con la muerte del 
Inca se inició el eclipse del imperio.

Para ubicación temporal del lector, este número se sitúa alrededor de 1526. En torno a esa fecha describimos hechos que se 
suscitaron años atrás y que son necesarios para contextualizar los acontecimientos que a partir de entonces sucedieron.

Para comprender este periodo, tomamos estudios fundamentales que provienen de diferentes disciplinas, como la etnohistoria, 
la arqueología y la historia, así como del análisis de fuentes tempranas de cronistas. Para ello, recurrimos a los trabajos de 
Waldemar Espinosa Soriano, Horacio Larraín Barros, Segundo Moreno Yánez, Fernando Plaza Schuller, Sthepen Athens, 
Udo Oberem, Albert Meyers, Frank Salomon y Chantall Caillavet, junto con los testimonios de los cronistas Fray Martín de 
Murúa, Juan de Betanzos, Pedro Cieza de León, Inca Garcilaso de la Vega, Fernando de Montesinos, entre otros.



-3-

La muerte del Sapainca Huayna Cápac, conquistador del Chinchaysuyo, es decir, el Norte, marcó 
el fin de una época caracterizada por largos períodos de guerra. Han sido tiempos de violencia, muerte, 
desolación. Nunca podremos saber cuántos perdieron los pueblos cayambi y carangue, y tampoco cuantas 
fueron las bajas de los incas. Sin embargo, todos coinciden en que fueron demasiadas muertes.

Hemos procurado sintetizar para el lector la secuencia de las batallas libradas a partir de la muerte 
de Tupác Yupanqui y el inicio del gobierno de Huayna Cápac, los hechos más relevantes de esas acciones 
y la consolidación del gobierno inca en los pueblos a los que logró someter.

Hay un elemento especial que tomamos en cuenta para esta edición: la llegada de grupos mitimaes 
a los territorios conquistados. En unos casos, se asentaron en estas tierras para consolidar la presencia 
militar; en otros, para gobernar o para exiliar a pueblos rebeldes de otros sitios. De los pueblos conquistados 
también se reclutaron y enviaron familias enteras a otras geografías.

En esta edición, destacamos algunos hechos que caracterizan al Incario: su economía, su aparato 
militar, la motivación religiosa, las fiestas vinculadas a la producción agrícola, entre otros temas. Y, 
desde luego, un equipo de redactores acompañó al cortejo fúnebre de Huayna Cápac hasta su sepultura 
en el Cusco, lo que nos permite tener información adecuada y precisa que hoy entregamos a ustedes.

Hay incertidumbre respecto a lo que sucederá en la designación del sucesor de Huayna Cápac. Las 
últimas noticias señalan que se consolidó como el nuevo Sapainca su hijo Topa Cusi Huallpa, crío de su 
segunda esposa y hermana, Mama Ragua, que tomó el nombre de Huáscar. No es un hombre inexperto, 
pues en las largas ausencias de Huayna Cápac, él se encargó de las tareas de la administración imperial.

Estaremos pendientes de lo que pueda suceder. 

CARTA DEL DIRECTOR



-4-

Poco después de que la noticia de muerte de Huayna 
Cápac alcanzó todos los rincones del Tahuantinsuyo, 

vino a nosotros un quipucamayo que llevaba consigo el 
último mensaje del Inca. Huayna Cápac lo había mandado 
a llamar para relatarle aquello que pocos podrían saber 
y que él deseaba que jamás fuera olvidado. Publicamos, 
en exclusiva para El Colibrí, el relato del mensajero de 
Huayna Cápac. 

Mi padre, el Inca Túpac Yupanqui, 
convirtió al Cusco en la Jatun Tupa 
Llacta, es decir, la ciudad principal de 
todo el imperio. Sin embargo, mi llacta 
preferida siempre fue Tomebamba, 
lugar donde nací, lejos de esa élite 
que representaba la parte más vieja de 
nuestro imperio. Quizás por eso, jamás 
fui del agrado de esa parte de mi familia 
cusqueña que tantas veces quiso verme 
muerto. Las mismas personas que 
asesinaron a mi padre.  

 
Mi padre murió envenenado por 

la tramposa mano de Chuqui Ocllo, 
una de sus esposas. Ella había intentado 
varias veces convencerlo de que 
declarara como sucesor a mi hermano 
Cápac Huari, pero mi padre siempre me 
prefirió a mí, Titu Cusi Huallpa, hijo 
de Mama Ocllo, su hermana y esposa 
principal. Enfurecida por el rechazo 
y viendo lejana la posibilidad de que 
su hijo se convirtiera en Inca, Chuqui 
Ocllo lo envenenó. 

Luego, la muerte se aproximó a 
mí, amenazante. Chuqui Ocllo buscó 
el apoyo de otras mujeres y algunos 
orejones para tratar de asesinarme. 
Mi madre, desesperada, trataba de 
proteger el deseo de mi padre y ganar 
aliados que le ayudaran a defender mi 
nombramiento como Inca. Por gracia 
de los dioses, encontró la lealtad 
inquebrantable de Huamán Achi. ¡Ah, 

el viejo y querido Huamán Achi!, a él le debo más de una 
vida. Era un guerrero de mucho prestigio, que cuidó a mi 
padre en duras campañas y en los embates de la vida. Atento 
y planificador como era, me escondió en la fortaleza de 
Quisapinchas, para que estuviera a salvo de las intenciones 
de Chuqui Ocllo y sus seguidores. 

EL CONQUISTADOR DE ESTAS TIERRAS

Llamuco



-5-

MISTERIOSA ENFERMEDAD TERMINA CON 
LA VIDA DEL INCA HUAYNA CAPAC

Jorge Mantilla

Desde hace muy poco, una enfermedad desconocida se 
ha propagado con rapidez alarmante, dejando tras de sí 

una estela de muerte y sufrimiento. Aunque aún se desconoce 
cuándo y dónde surgió este mal, sus síntomas se han vuelto 
fácilmente reconocibles. Al principio, la temperatura de 
cuerpo de los afectados aumenta notablemente, y aparecen 
dolores en la espalda y un cansancio tan extremo que los deja 
postrados. Poco después, la enfermedad empieza a mostrarse 
en la piel: aparecen manchas rojas en el rostro, que luego 
se extienden por todo el cuerpo, el pecho, los brazos, las 
piernas, e incluso las palmas de las manos y las plantas de los 
pies. Al poco tiempo, las manchas se convierten en ampollas 
que se inflaman y se llenan de un líquido amarillento, y al 
más pequeño roce causan un dolor intenso. La mayoría de 
los infectados no logra sobrevivir.

Esta enfermedad no distingue rangos ni linajes: sus 
víctimas son tanto campesinos como nobles. Los muertos 
son tantos que no podemos contarlos. Recientemente, el 
mismísimo Inca Huayna Cápac ha sucumbido ante este mal.

Hasta poco antes de su enfermedad, Huayna Cápac 
se mantenía vigoroso, gobernando desde su ciudad. Pero 
apenas al poco tiempo, su cuerpo se debilitó hasta perder 
la vida. Su cadáver fue embalsamado y trasladado desde el 
Chinchasuyo, donde murió, hasta el Cusco. La tragedia no 
terminó ahí. Poco tiempo después, su heredero designado, 
Ninan Cuyuchi, también murió de manera similar. Algunos 
se atreven a especular sobre otras causas de muerte distintas a 
la enfermedad, y se ha hablado incluso de envenenamientos… 
No podemos saberlo. La desaparición de ambos líderes 
genera, sin lugar a duda, interrogantes e incertidumbres. El 
destino del Tahuantinsuyo parece incierto.

Huamán Achi persiguió, cazó y eliminó a quienes 
intentaban matarme. Su experiencia en la guerra resultó 
imbatible y nadie pudo hacerle frente. Poco tiempo tardó en 
capturar a Chuqui Ocllo, apresarla y juzgarla públicamente 
por el asesinato de mi padre. En el Cusco, como se 
acostumbra, la pisoteó hasta morir. Su hijo, Cápac Huari, 
que no tenía culpa de las tramas de su madre, fue desterrado 
lejos, en soledad. 

Entonces fui declarado Incap rantin, regente, porque 
aún era muy muchacho para llamarme Sapa Inca. Mi tío, 
Apo Huallpaya, tomó el poder mientras yo maduraba. Ahora, 
en el lecho de agonía, confieso que desde aquel día supe que 
en mi interior maduraba también una incansable ira. Apo 
Huallpaya, enfermo de ambición, hizo un segundo y nuevo 
intento por asesinarme, ya que quería que un hijo suyo fuera 
declarado Inca. 

En esta segunda ocasión, fueron unos ladrones quienes, 
sin saberlo, me salvaron la vida. Ese grupo de malechores 

iban a robar un cargamento de coca y especias que ingresaba 
al fuerte de Quisapinchas donde yo permanecía refugiado. 
En el fondo de los sacos robados los guardias descubrieron 
armas que mis asesinos trataron de meter en la fortaleza para 
utilizarlas en mi contra. De nuevo, el buen Huaman Achi 
apresó a los conspiradores, los castigó con la muerte y acabó 
con el plan de Huallpaya, quien también murió acusado de 
traidor. ¿Qué habría sido de mí sin la suerte, enviada por los 
dioses, y sin la lealtad de Huaman Achi? 

Entonces, después de dos intentos de matarme, y a 
pesar de mi juventud, fui declarado Sapa Inca, y elegí el 
nombre de Huayna Cápac.

Sé que mi nombre, Huayna Cápac, “Sol en el cenit”, 
será recordado. Fui yo quien engrandeció este imperio, lo 
llevé a su máximo esplendor, conquisté las tierras que nadie 
había imaginado y vencí a los hombres más fuertes. Ni la 
muerte, a la que burlé ya más de una vez, podrá conmigo. 



-6-

EL ULTIMO VIAJE DE HUAYNA CAPAC

Benjamín L. Quiroga

La muerte de Huayna Cápac dejó un 
rastro de sorpresa y misterio. Las 

formalidades del funeral y lo referente 
a la sucesión tuvieron que empezar lejos 
de la capital, en el territorio donde 
había muerto. Debido a lo conflictiva 
que resulta la sucesión de poder, y 
para evitar revueltas que pudieran 
aprovecharse de la inestabilidad, 
se decidió mantener en secreto su 
muerte. Se momificó su cuerpo y, 
con sigilo, fue trasladado al Cusco. 
La élite que lo acompañaba ocultó la 
noticia a la población, y, a pesar de 
las dificultades, se cumplieron con los 
protocolos de las puruncayas, rituales 
que Pachacútec había instaurado. 

Cuando la comitiva llegó al 
Cusco, se desplegaron las exequias 
solemnes. Hubo cantos, procesiones 
y sacrificios en honor al soberano 
caído. La momia de Huayna Cápac 
fue exhibida en un espectáculo ritual 
que reafirmaba el orden en medio 
de la incertidumbre, y muchos de 
los asistentes afirmaron que parecía 
conservar su vitalidad. Al final, los 
restos del Inca fueron sepultados 
en Yucay, y sus vísceras fueron 
enterradas en Tumipampa, el lugar 
de su nacimiento. Su corazón, 
pulverizado, fue introducido en 
un ídolo del Sol, para vincular su vida con Inti, la 
divinidad solar, y prolongar su presencia en la memoria 
colectiva. 

La muerte de Huayna Cápac se mantuvo en secreto 
al principio para evitar que los rivales internos y quienes 
anhelaban el poder aprovecharan la noticia y precipitaran 
el caos. La historia ha demostrado que la muerte de un Inca 
suele provocar rebeliones, frecuentes en el Tahuantinsuyo, 
y el estallido de conspiraciones, tanto entre los jefes como 
en el seno de la propia nobleza cusqueña. Era claro que la 
mejor decisión era mantener oculta la noticia del deceso del 
Inca hasta que se hubiera establecido un sucesor. 

En este clima de 
incertidumbre, Huayna Cápac 

había designado como heredero a Topa Cusi 
Huallpa. Sin embargo, en su lecho de muerte, cambió 

de parecer y señaló a otro hijo, Ninan Cuyuchi. Pero la 
fatalidad intervino: ambos, padre e hijo, murieron casi al 
mismo tiempo. Esto provocó una ola de comentarios en 
algunos rincones del imperio: se dijo que, probablemente, 
el Inca y su hijo fueron envenenados por los curacas de 
Chachapoyas, enemigos declarados de la casa real.

El vacío de poder dejó a la élite cusqueña frente 
a una decisión urgente. Finalmente, los orejones 
acordaron reconocer a Topa Cusi Huallpa, proveniente 
de Huascarquiguar,  como Sapa Inca, admitiendo así la 
primera voluntad de Huayna Cápac. 



-7-

 

Hace muchas generaciones, el Inca Pachacútec reformó 
lo ritos funerarios de los Incas, creando el ritual del 

purucaya. Esta ceremonia incluye dos momentos: el funeral 
inmediato a la muerte del gobernante, que dura una luna, y el 
purucaya, que se celebra un ciclo solar después. 

El primer acto se realiza en secreto. La noticia del 
fallecimiento de un Inca se oculta hasta que se haya decidido su 
sucesor. Los primeros tres amaneceres después de la muerte, la 
élite cusqueña se despoja de sus atavíos: orejeras, tupus, vestidos 
suntuosos. El ayuno de sal y ají acompaña la discreta reunión 
donde se ratificaba al nuevo soberano. Después de este tiempo, 
el sucesor aparece en la plaza del Cusco, anuncia la muerte de 
su predecesor y asume la autoridad. De inmediato se envían 
mensajeros para que recorran todo el Tahuantinsuyu con la 
noticia. Ellos llevan el mensaje y convocan a los curacas de 
distintos territorios quienes deben acudir a la capital para rendir 
homenaje al nuevo Inca.

El funeral dura lo mismo que un ciclo de la luna. Entre 
cantos, bailes y llantos públicos, se proclaman y recuerdan las 
hazañas del difunto gobernante. En este tiempo, el cuerpo 
se momifica y se coloca en la plaza junto a los bultos de sus 
antecesores. Luego, se pregunta a los familiares y personas 
cercanas si desean acompañar al Inca en su tránsito: quienes 
aceptan, son embriagados y ahogados, para ser luego enterrados 
con su ajuar. También se sacrifican niños y niñas, hijos de jefes 
de provincias, y se entierran en diferentes puntos del imperio, 
incluso junto al mar. De esta forma, queda sellada la unión 
entre el Cusco y las provincias, y el nuevo Inca es legitimado.

El segundo acto llega después del ciclo al que los Incas 
llaman Wata, que comprende 12 lunas. La purucaya es una 
ceremonia mucho más solemne. Desde el comienzo se repiten 
los llantos: durante quince noches, a la luz de la luna llena. La 
élite cusqueña se pinta los rostros de negro, cargan las armas, 
vestidos y banderas del difunto, y recorren las calles recordando 
sus hazañas. 

En las jornadas finales se celebra un carnaval a modo 
de duelo. En la plaza se escenifican combates rituales: cuatro 
hombres con vestimentas fastuosas son amarrados con cuerdas 
que diez mujeres, ataviadas con trajes vistosos, tiran para 
hacerlos retroceder. Dos escuadrones de guerreros representan 
la eterna rivalidad de Hanan y Hurin Cuzco en una batalla 
simbólica. Después, las mujeres, disfrazadas de hombres, toman 
la plaza en un extraño juego de identidades y plumas.

El ritual se cierra con la purificación que ofrece el 
fuego. Pachacútec mandó a levantar una gran hoguera donde 
se quemaron los objetos usados en el duelo. Desde entonces se 
hace así. Se sacrifican animales y su carne se reparte entre los 
asistentes. Se entierran los objetos de oro y plata del difunto 
y, a veces, jóvenes muchachos y muchachas son sacrificados. 
La muerte se transforma, así, en exceso y abundancia, en 
destrucción y renacimiento.

La última disposición de Pachacútec fue que el nuevo Inca 
debe elaborar un bulto con la momia del fallecido y guardarlo 
en su propia casa, para adorarlo como a un dios doméstico. 
De ese modo, el muerto nunca termina de irse, y el poder del 
linaje continúa respirando, entre hogueras, llantos y cuerpos 
convertidos en memoria.

EL PURUCAYA O EL RITO FUNERARIO INCA.

Segundo Lenguaraz



-8-

HUAYNA CAPAC Y LAS LARGAS GUERRAS DEL NORTE

Ha pasado mucho desde que las huestes de Huayna 
Cápac atravesaron las montañas para llegar al 

territorio carangue y cayambe. Sin embargo, nadie en los 
poblados y en los campos ha olvidado aquellas jornadas de 
larga guerra. 

Por generaciones, los señores Maxacota Puento 
y Quiamba Puento habían gobernado el territorio 
Cayambi. En el territorio Carangue, el más importante 
era el ango de Otavalo, pero también estaban los angos de 
Tontaqui, Caranqui, Pimampiro y otros. En los combates 
participaron, con la misma ferocidad, los Pastos y algunos 

pueblos de las montañas, conocedores de las quebradas y los 
viejos senderos.

El ejército inca era un grupo de gente arrancada 
de sus tierras. Se alimentaba de tropas venidas del Cusco, 
pero también de guerreros y mitmas de los territorios 
que iban conquistando. Muchos habían sido reunidos 
a la fuerza, venían mezclados, con lenguas distintas y 
cicatrices semejantes. Eran soldados que no eran libres, 
y que luchaban, quizá, con la esperanza de sobrevivir a la 
próxima batalla y de que algún momento puedan retornar a 
sus tierras de origen.

Segundo Lenguaraz



-9-

En el número anterior del Colibrí contamos 
las razones que tenía Huayna Cápac para conquistar 
estos territorios. El interés por el norte no se explicaba 
solamente por su posición estratégica; hay productos 
que en el Cuzco se consideraban tan valiosos como el 
oro: el algodón, la sal, el agua, y otros bienes capaces de 
ampliar las reservas imperiales y sostener el comercio 
entre regiones. 

Un viejo comerciante carangue nos relató una de 
sus memorias: 

—Yo, en Tumbabiro, presencié esos ataques desde 

nuestras casas en las laderas. Vi cómo los pucarás 
se llenaban de soldados, cómo los capitanes incas 
ordenaban y movían tropas. Era impresionante 
y aterrador a la vez. La primera gran campaña 
comenzó con Túpac Yupanqui y luego fue Huayna 
Cápac quien retomó la ruta y logró llegar hasta 
Guanca, o Quinche, para asegurar posiciones en 
lo que hoy llaman Pambamarca. 

Mientras hablaba, su mirada parecía buscar 
entre los relieves de la tierra los fantasmas de 
aquellos años:

—Los quitos, los cayampis, los caranques, 
los pastos y los quillacingas… todos nos 
sublevamos contra el régimen del Cusco. Muchos 
fueron exiliados. 

Se encogió de hombros, con un gesto que 
mezclaba orgullo y tristeza:

—Y aun así, nunca fue definitivo. Siempre 
hubo revueltas, siempre alguien quería recuperar 
su tierra. Pero Huayna Cápac y sus capitanes 
regresaban, con sus ejércitos alimentados por 
tropas del Cusco y de otros territorios, para 
sofocar, asustar y volver a conquistar. En 
Cayambe, Guayllabamba, Cochasquí, Carangue, 
Tabacundo, Perucho y Perugache se utilizaron 
numerosas fortalezas, algunas levantadas por los 
mismos estrategas del Cusco; otras, adaptadas 
sobre defensas cayambes y carangues

Finalmente, nos miró directamente:

—Y así aprendimos a vivir entre las 
cicatrices de las guerras y las fortalezas de los 
señores del sur. Cada camino, cada quebrada, 
cada mercado lleva la huella de los Incas… y de 
nuestra resistencia.

Pero la historia de estas conquistas nunca se 
cuenta del todo en un solo relato. Las campañas que 
emprendió Huayna Cápac se extendieron durante 
varios años y en etapas distintas, cada una marcada 
por combates, exilios y reorganizaciones del territorio. 
Intentaremos reconstruir esos episodios con las 
voces locales de los quipucamayos que registraron 
movimientos y tributos entre Tumipampa y Quito, y 
otros testimonios dispersos que permiten, al menos, 
entrever la complejidad de aquel proceso.  



-10-

Han pasado muchas lunas, pero aún tiembla la mano 
al recordar lo que vivimos en aquellas campañas del 

norte. Huayna Cápac, después de levantar Tumipampa, 
decidió que los cayambis y carangues debían ser doblegados, 
que el imperio no podía tolerar un flanco insurrecto que se 
rebelaba una y otra vez. Fue el comienzo de una guerra que 
duró varias fases, que nos desgastó a todos y que, quienes 
logramos sobrevivir, no podremos olvidar. Trataremos de 
contar las fases de esta batalla, basándonos en los relatos de 
algunos sobrevivientes y guerreros. 

Primera fase: derrota de los pastos 

La primera fase de la guerra tuvo lugar en tierras 
de los pastos. El Inca envió tropas por la sierra exterior 

hasta el territorio Pasto; en el trayecto, varios pueblos 
fueron sometidos en combate y perseguidos. Los pastos, 
sin embargo, al saber del ataque, fingieron retirarse a las 
montañas, y dejaron en sus aldeas a mujeres, ancianos y 
niños. El ejército imperial entró confiado y celebró la 
aparente victoria. Aquella noche, mientras los guerreros 
del inca dormían ebrios y cansados de los festejos, desde tres 
direcciones cayó sobre ellos la emboscada. Fue una masacre. 
Los collas y orejones que lograron huir fueron en búsqueda 
de Huayna Cápac, que avanzaba desde Tumipampa con 
más hombres. El contraataque destruyó las defensas de los 
pastos. Los Incas dejaron guarniciones en este territorio 
ahora anexado a su dominio. Nosotros, desde territorio 
Carangue, temíamos lo peor: sabíamos que la herida no 
estaba cerrada.

CUANDO COCHACARANGUE SE VOLVIO YAHUARCOCHA

Benjamín L. Quiroga



-11-

Segunda fase: la caída de Cochasquí 

Los hombres de Huayna Cápac se enfrentaron contra 
los carangues y cayambes. Primero sofocaron a los noitas, 
puruhaes y macas, que habían hecho un nuevo intento de 
rebelión. Luego de varias jornadas llegaron a Cochasquí, 
donde los esperaba, listo para resistir, un ejército entero. 
Finalmente, la fortaleza cayó, aunque el precio que pagaron 
fue alto. Poco después, los incas atacaron Otavalo, Tontaqui 
y Ancasmayo. Los sobrevivientes huyeron a la gran fortaleza 
carangue. Huayna Cápac envió emisarios con palabras de 
negociación, pero fueron rechazados con desprecio. El cerco 
que levantaron los cayambes y carangues sobrevivientes 
costó tantas vidas a los invasores que incluso el Inca estuvo a 
punto de caer prisionero; solo un contraataque desesperado 
lo salvó. Se replegaron, humillados, sabiendo que la guerra 
se alargaba como una condena.

Tercera fase: la batalla de Guachalá. 

Auqui Toma, hermano del Inca, marchó hacia la 
batalla con nuevas armas y hombres que había reclutado 
en el camino y en las tierras de Guachalá. El general 
Auqui Toma logró penetrar las primeras barreras de la 
resistencia carangue y cayambe y alcanzó el cuarto cerco 
de la fortaleza, pero allí fue capturado y asesinado. La 
noticia de su muerte recorrió los campamentos de Huayna 
Cápac como un veneno. Fue un golpe que nadie quiso 
aceptar, un recordatorio de que ni la sangre real estaba a 
salvo en esa guerra.

Cuarta fase: el exterminio y la última batalla en 
YYahuarcocha

Huayna Cápac partió desde Tumipampa y fingió 
dirigirse al norte. Tras varias jornadas, dio media vuelta 
y arrasó con todo: graneros, leña, agua, siembras. 
Nada quedó intacto. Cuando el asalto final se dio, fue 
bajo engaño. El Inca simuló la retirada, los carangues 
salieron en su persecución, y en ese momento los orejones 
entraron por el norte y tomaron la fortaleza. Los sitiados 
intentaron volver, pero hallaron sus murallas perdidas. 

Se retiraron hacia la laguna de Cochacarangue, 
convencidos de que entre los totorales y ciénegas 
podrían ocultarse hasta que cayera la noche y, entonces, 
amparados por la oscuridad, escapar sin dejar rastro. 
Habían preparado con antelación algunas balsas de 
totora, y a ellas se aferraron los más previsores; otros, en 
cambio, buscaron amparo en los ocho sauces que crecían 
en el centro mismo del lago, como si los árboles pudieran 
brindarles la invisibilidad que la tierra les había negado. 
Huayna Cápac, sin embargo, dispuso que una multitud 

de guerreros cercara la laguna, y como los suyos carecían 
de embarcaciones, mandó cerrar la única salida posible, 
de modo que el combate tuviera lugar a hondazos, a 
distancia, sin dar respiro. Cuando dio la orden, el estrépito 
de tambores, trompetas y antaras inauguró la batalla, y el 
ruido resultó tan ensordecedor que parecía cubrirlo todo, 
como si el propio lago hubiera estallado.

Envió después a otro destacamento hacia la laguna 
de Imbag, frente al territorio del señor de Otavalo, para 
recoger la totora y las balsas allí dispuestas. Pasados algunos 
días, tras haber reducido a los que resistían en las lomas 
fortificadas, ordenó que los suyos entrasen en el agua con las 
embarcaciones recién obtenidas. El combate en la superficie 
fue incierto, algunas balsas se hundieron antes de llegar, 
pero las que alcanzaron la orilla desencadenaron la matanza. 
Taló los árboles en que se ocultaban los rezagados y, a los 
sobrevivientes, mandó degollarlos en las riberas y arrojar 
sus cuerpos a la laguna, como si el agua pudiera tragarse 
la memoria del combate. Los que se habían ocultado entre 
los totorales corrieron igual suerte, apresados primero y 
ejecutados después. Se dice que también perecieron mujeres 
y niños, aunque —según cuentan algunos— Huayna Cápac 
quiso dejar a unos pocos, menores de doce años, para que 
al sobrevivir llevaran consigo, como cicatriz perpetua, el 
recuerdo de su poder.

La matanza fue de tal magnitud que, desde entonces, 
como si el propio lago conservara en sus aguas la sangre 
vertida, se lo llamó Yahuarcocha

Lo que ocurrió en Yahuarcocha aún nos persigue. 
Yo mismo vi cómo el agua se volvía roja, cómo los cuerpos 
flotaban entre los juncos, cómo el aire se llenaba de un 
olor insoportable. No fue una batalla, fue una matanza, 
nos dice un sobreviviente. Pintag y algunos lograron 
escapar, pero más tarde fueron capturados. Después de la 
masacre, Huayna Cápac dejó guarniciones en la zona y 
regresó a Tumipampa, proclamando victoria.

Sin embargo, no hubo victoria. Sólo muerte. Años 
después, cada vez que alguien se acerca al lago, jura que 
el agua conserva un tinte oscuro, como si el tiempo no 
pudiera lavar aquella sangre. Y es necesario repetirlo, para 
que no quede en el olvido el ataque del imperio sobre estas 
tierras ni la resistencia valiente de quienes lo enfrentaron, 
cayambis y carangues que pelearon hasta el final para que 
el invasor del sur no se apoderara de su mundo. Pero temo 
que las palabras de la lengua quechua —la lengua de los 
vencedores— borren poco a poco los nombres de los 
antepasados, de aquellos que murieron aquí, defendiendo 
lo que era suyo.



-12-

El ejército de los Hijos del Sol anuncia el inicio de la 
batalla con un clamor que paraliza a sus enemigos. 

Anticipando un valle de sangre, llegan los cantos y gritos 
de los guerreros incas. Y con ellos, la furiosa música de las 
flautas y los tambores, y el aullido de las conchas marinas 
que expanden su profundo lamento entre las montañas. 
Luego, un pequeñísimo instante de silencio antes del 
combate. 

En la delantera marchan los honderos, agitando 
sobre sus cabezas las poderosas armas que arrojan una lluvia 
de piedras. La honda es una de las armas más características 
de los Incas, y su buen manejo es requisito en todo guerrero 
experto. Detrás de ellos avanzan los que portan macanas 
y porras: unos largos y pesados maderos ensartados con 
piedras del tamaño de un puño. Al final, cerca de los 
jefes, aguardan los guerreros más valiosos, los que ya son 

conocidos por sus hazañas y sus muchas batallas, o aquellos 
que forman parte del linaje Inca. Estos portan hachas 
fabricadas con metal y estólicas que apoyan sobre el brazo 
izquierdo para lanzar las flechas. Dicen que los hombres 
que rodeaban a Huayna Cápac portaban hachas de oro, 
brillantes bajo el sol, anunciando en su belleza el horror de 
la muerte.  

Para defenderse, los Incas portan en las batallas un 
vestido grueso del algodón, que suaviza el impacto de los 
golpes y las piedras enemigas. También portan rodelas 
de madera forradas de pieles de animales que usan para 
defenderse. Ningún hombre marcha desprotegido a la 
batalla, y la mayoría de ellos están siempre enjoyados y lucen 
los decorados característicos de sus pueblos. Algunos se 
pintan el rostro, otros llevan plumas en la cabeza y adornos 
de cobre y oro en el cuerpo. Aunque no están presentes en la 

LA FUERZA MILITAR DE LOS INCAS

Llamuco



-13-

batalla, en los campamentos aguardan las mujeres de 
los guerreros, listas para curar las heridas, preparando 
la chicha para los rituales y para energizar a los 
cuerpos deshechos después de la jornada de muerte. 

La mayoría de los hombres que combaten en 
nombre del Hijo del Sol provienen de los pueblos 
conquistados; son los mitmaq que deben cumplir 
con el servicio militar obligatorio, hombres cuyos 
pueblos han sido ya dominados y vencidos y ahora 
se ven obligados a dar su vida para conquistar otros; 
guerreros de distintas lenguas y distintos dioses unidos 
a la fuerza por la herida de la guerra, que luchan con 
la esperanza de vivir un día más y volver a sus ayllus. 

Se dice que el Inca Túpac Yupanqui se preocupó 
por formar hombres especializados para la guerra, 
hombres que no tuvieran que cumplir tareas de 
servidumbre o de los campesinos, y que se dedicaran 
exclusivamente a la batalla. Estos hombres forman 
parte de la guardia personal del Inca, y se rumorea 
que muchos de ellos, ahora, provienen de las tierras 
cañaris. 

Cuando triunfan, los Incas condenan a los 
vencidos a marchar al Cusco para ser pisoteados: 
así celebran su victoria. O los confinan a morir en 
los sancaihuasis, unos pozos repletos de serpientes, 
alacranes y arañas. Con los cráneos de los vencidos 
hacen copas de las que beben chicha; con los huesos y 
dientes hacen collares; y con las pieles hacen tambores 
con los que atemorizarán a los pueblos que conquisten 
el día de mañana. 

Algunos dicen que son las armas; otros, la 
precisión y la estrategia; otros, la cantidad de hombres 
que poseen los ejércitos Incas… tal vez son todas 
estas razones las que convierten al ejército del Hijo 
del Sol en una fuerza poderosa, que va marcando su 
historia con sangre, victorias y conquistas. Pero hay 
quien rumorea que su éxito se le debe a los pururaucas: 
hombres de piedra que pelean de su lado, invencibles 
y sanguinarios. 

El miedo que inspiran las leyendas y los rumores 
los hacen vencedores, muchas veces, antes de que la 
batalla empiece. ¿Cuántos pueblos se rindieron a su 
paso, cuántos pueblos doblegados? ¿Cómo podríamos 
culpar a los derrotados? ¿Cómo sería posible enfrentar 
y vencer a esos corazones de piedra? 

QUILAGO, LA SEÑORA DE COCHASQUI

Se decía entonces, en los tiempos de la conquista, que 
en la otra orilla del río Quispe se desató una rebelión. Y que 
no eran hombres los que la dirigían, sino una mujer. Una 
señora a la que llamaban Quilago, que gobernaba la tierra 
de los Cochasquíes, parte del señorío cayambi, y que lo 
hacía con autoridad suficiente como para poner en aprietos 
al propio Huayna Cápac. 

El Inca, desconfiado de los tumultos y de que aquella 
insumisión se prolongara, había marchado con su ejército 
hacia esas tierras. Encontró a sus contrarios bien fortificados, 
río de por medio. Hubo enfrentamientos, muertes y puentes 
quebrados. Todo eso duró mucho tiempo, sin que ninguno 
de los bandos obtuviera ventaja alguna. 

Fue entonces cuando Huayna Cápac, irritado por 
la resistencia, arengó a sus guerreros y les recordó que el 
Sol, su padre, le había prometido la victoria, y que como 
prueba le había entregado una honda, tres piedras de cristal 
y una flecha dorada. Los hombres, alentados, creyeron en 
la promesa y redoblaron el combate. 

Dicen los amautas que el Sol ayudó a Huayna Cápac: 
que al lanzar una de las piedras de su honda, esta golpeó 
contra un peñasco y de inmediato surgió un fuego que abrasó 
los pajonales donde se ocultaban los rebeldes. El paso quedó 
libre y Huayna Cápac cruzó el río con su ejército, venciendo 
en una batalla encarnizada. 

Quilago fue apresada. El Inca no la trató como a una 
prisionera cualquiera, sino que la colmó de atenciones, 
regalos y favores. Decidió tomarla, incluso, como una de 
sus mujeres secundarias. Ella, hábil y desconfiada, fingió 
resistencia mientras urdía un plan de venganza. Mandó 
excavar un profundo pozo en su propia recámara, confiada 
en atraer al Inca y darle sepultura allí mismo. 

Pero Huayna Cápac supo del engaño. Y cuando acudió 
al palacio, invitado por la señora, no cayó en la trampa. En 
cambio, la empujó a ella. Fue Quilago quien terminó en el 
pozo que había mandado abrir para su enemigo. Lo mismo 
ocurrió con sus sirvientas. Con la muerte de la señora de 
Cochasquí, se desmoronó también la resistencia. Quilago, 
la mujer que había osado enfrentarse al hijo del Sol, ya no 
estaba.  

Segundo Lenguaraz



-14-

PINTOG 

Llamuco

El páramo desolado y el inclemente viento son los 
últimos refugios de los hombres que huyeron con 

Pintog, los pocos que lograron evitar la sangrienta muerte en 
Yahuarcocha. Fuimos hasta las alturas de Oyacachi, donde 
uno de los guerreros escondidos se ofreció a relatarnos los 
últimos movimientos de Pintog, su general, quien murió 
hace no mucho en manos de Huayna Cápac. Relataremos 
aquí lo escuchado.  

La dolorosa y memorable travesía de Pintog comenzó 
con el final asedio Inca a los carangues. Aunque la mayoría 
de los hombres cayambis y carangues se habían visto ya 
derrotados y perdidos, y muchos habían abandonado las 
armas rogando por perdón, Pintog se mantuvo firme. Junto 
a Canto, otro destacado guerrero, hicieron frente a los Incas 
hasta el último momento: trepados en árboles, frenaron el 
avance de Huayna Cápac arrojando una lluvia de piedras 
sobre sus hombres. Estos esfuerzos no bastaron. Las huestes 
del imperio se abalanzaron sobre los cayambes y carangues 
que resistían y los aniquilaron uno a uno. Entonces cayó 
muerto Canto y apresado Pintog.  

La tenacidad de Pintog le impidió rendirse, aun 
encontrándose prisionero. Y aprovechando el desorden 
y la confusión que reinaba en esos días, logró escapar en 
compañía de algunos hombres, entre los que me cuento. 
Supimos por los rumores que Huayna Cápac lamentó 
muchísimo nuestra huida liderada por Pintog, pues lo 
consideraba un guerrero valioso y astuto y, por lo tanto, un 
enemigo peligroso para su imperio. Sin duda, sus temores 
eran bien fundados. Envió detrás de nosotros una hueste 
furiosa, pero logramos burlarlos al refugiarnos en los 
páramos de Oyacachi y sus helados y difíciles terrenos que 
favorecieron nuestra huida.  

La mayoría de nosotros quiso esconderse allí, 
permanecer a salvo en esas montañas y abandonar los 
intentos de batalla. Pero Pintog no. Apenas se tomó unos 
escasos amaneceres para reponer el cuerpo, algunas heridas, 
y continuó su marcha hasta el Valle de los Chillos, con 
algunos hombres decididos a seguirlo hasta la muerte. Allí, 
escondido entre sus campos, permaneció un buen tiempo, 
pero jamás inmóvil. Como le habría resultado imposible y 



-15-

poco sensato enfrentar directamente a los ejércitos de Huayna 
Cápac, empezó una guerra a escondidas: asaltaba pueblos 
dominados por los incas y quemaba sembríos, tomaba armas, 
alimentos, hombres. Generaba miedo y extendía el rumor de 
que la resistencia cayambi todavía recorría las montañas, como 
un espectro inalcanzable, jamás derrotado. Levantaba los 
ánimos de los vencidos y encendía el fuego de las rebeliones. 
Pero, sobre todo, impedía la tan anhelada paz en los pueblos 
del Tahuantinsuyo.  

Esto preocupó tanto a Huayna Cápac que, a pesar de 
que había regresado a Tomebamba a reponerse de tan larga 
guerra, decidió salir él mismo, en nueva campaña, a detener 
a Pintog. Llevó consigo muchos hombres, más de los que 
habría necesitado, y con ellos cercó el valle donde le habían 
informado que Pintog se movía. No fue fácil apresarlo, pero al 
final lo consiguió. 

  

Espero que jamás, en tiempos venideros, deje de 
conmovernos la valentía y la dignidad con las que Pintog 
enfrentó su condena. Jamás se rindió. Rechazó todos los regalos 
y títulos y ofertas que Huayna Cápac le hizo para intentar 
doblegarlo y que aceptara formar parte de sus ejércitos. Pintog 
murió de hambre, rabia y cansancio sin haber probado comida 
Inca y sin haber aceptado ni una sola de las comodidades que 
Huayna Cápac le ofreció.  

El Inca, como reconocimiento a su valentía, mandó a 
construir un tambor con la piel de Pintog, instrumento que 
luego llevó al Cusco para usarlo en ceremonias y rituales y, así, 
jactarse de su victoria sobre un gran guerrero. 

¿Recordarán, quienes oigan ese tambor sonar entre 
las montañas, el valor jamás derrotado del cayambi Pintog? 
¿Seguirá la memoria de su resistencia ululando por las montañas 
del norte? 

LA BEBIDA DE LOS INCASSUCESIONES Y HERENCIA EN LOS INCAS

El asua, la bebida predilecta de los incas, se hace con maíz, 
dorado y sagrado como el sol. Para prepararla, es necesario 
fermentar el grano humedeciéndolo con agua y cubriéndolo 
entre hojas de achira. Este abrazo vegetal, acompañado del 
calor de las casas donde siempre hierven carbones y maderos, 
provoca que el maíz germine y pequeñas raicillas crezcan de los 
granos. Las familias que preparan el asua muelen una parte de 
este maíz enraizado y la otra muerden y mastican hasta formar 
una masa que unen a lo demás. Así, la arrojan a grandes vasijas 
donde el agua hierve sin descanso por varios días y, cuando se 
ha enfriado, la vierten sobre unas tinajas para que repose y los 
sólidos se separen del líquido y adquiera su sabor final. Mientras 
más días permanece el asua en las tinajas, será más fácil que 
emborrache a los bebedores, y será más cotizada en rituales y 
en fiestas donde es capaza de adormecer y alimentar el cuerpo.

Se bebe asua en enormes cantidades, no solo en ritos y 
fiestas, sino también durante las mingas y el trabajo, para saciar 
la sed. La gente del Cusco acompaña todas las comidas con asua, 
y dicen que si no la beben, sus cuerpos enferman, se debilitan y 
pierden entusiasmo. Por esto, las mujeres que preparan el asua 
son muy respetadas y cotizadas en todo el Tahuantinsuyo. 

La historia Inca está llena de guerras entre hermanos 
que pelearon contra los suyos para quedarse con el poder. 
Lo hizo Pachacútec cuando mató a su hermano Inca Urcu 
para ocupar su lugar; lo hizo su hijo Túpac Yupanqui, quien 
batalló contra Tupac Cápac, uno de sus hermanos que se 
había revelado tratando de tomar el mando. Y lo hizo el 
mismo Huayna Cápac para asegurarse el poder, enfrentando 
en batalla y matando a su hermano mayor, Capac Guari, que 
se consideraba heredero legítimo. 

Para ser Inca no es suficiente ser el hijo mayor o el elegido: 
es necesario que demuestre ser el más apto para gobernar y el 
más capaz de sofocar rebeliones en su contra. Muchos creen 
que la causa de estas guerras es el hecho de que no existen 
leyes claras sobre las sucesiones y la herencia del poder, lo 
que provoca que varios hijos y familiares se consideren aptos 
y dignos de gobernar después del fallecimiento del Inca. 

La mayoría de las veces, el Inca designa a su hijo 
preferido como su heredero. A este elegido le ordena co-
gobernar: le encarga tareas administrativas fundamentales, 
le coloca al frente de conquistas importantes y le permite 
demostrar su valía militar y su capacidad de gobierno. Si el 
elegido no demuestra ser adecuado, el Inca puede seleccionar 
a otro heredero de entre sus hijos. Es muy conocido que 
esto pasó con el hijo mayor de Pachacútec. El Inca había 
designado a Amaro Yupanqui como su sucesor, pero cuando 
este no demostró la habilidad militar que se requería para 
continuar con la expansión iniciada por su padre, este decidió 
entregar el poder a Túpac Yupanqui. 



-16-

Sobre antiguos caminos locales se ha levantado nuestro 
camino de piedra. Esta ruta se extiende desde el 

corazón del Incario y se adentra hacia distintos puntos 
en los territorios conquistados: desde cumbres lejanas, 
cerros, lagunas, quebradas, fuertes de guerra, terrazas de 
cultivo, etc. Lo llamamos Qhapaq Ñan, porque por aquí se 
distribuyen varios insumos como comida, textiles, mensajes 
y encomiendas que sostienen a este pueblo.

Cuando el Inca llegó a las fronteras entre los territorios 
cañaris y paltas, por Paquizhapa, levantó un tambo al que 
llamó, en su lengua, Yura Tambo. Desde entonces, este fue 
un punto estratégico para su descanso mientras avanzaba 
en la conquista del norte. Desde allí organizaba sus 
tareas, tomaba decisiones y mantenía el control sobre las 
poblaciones sometidas. 

	 A medida que el Inca avanzó hacia el norte, el 
camino también creció con él. Desde Tomebamba, varios 
ramales del Qhapaq Ñan se abrieron: hacia el norte y hacia 
la costa. En lo alto del Cajas, específicamente en las alturas 
de Molleturo, el Inca mandó a construir una serie de 
ushnus: plataformas con graderías, generalmente cuadradas 
o rectangulares, que funcionaban como plazas principales, 
centros administrativos o puntos de control territorial. 
Este lugar no fue tomado al azar, ya que constituía un 
enclave importante donde los cañaris y puneños mantenían 
intercambios de varios insumos, especialmente de spondylus. 
Así, tomó control de esa red de comercio que tanto poder 
concentraba; y desde allí, el Inca accedió a la costa.  

QHAPAQ ÑAN,  LA COLUMNA VERTEBRAL DEL INCARIO 

Sinchi YYarik



-17-

En cuanto al norte, este camino se extiende 
por Cojitambo, que en principio fue habitada 
por los cañaris. Esta construcción es una de las 
fronteras de guerra más importantes en el avance 
del Inca hacia el norte, pues su vista privilegiada 
permite tener un control general del territorio 
en caso de que se acercaran huestes enemigas. 
Desde este fuerte militar, el camino se extendió 
hacia Ingapirca, que en lengua del Inca quiere 
decir “pared del Inca”. Allí estableció uno de sus 
más grandes aposentos, distribuido entre plazas 
ceremoniales y la figura de un templo imponente 
erigido para la adoración del sol. 

Siguiendo esta ruta, se construyó un tambo 
en una de las grandes lagunas de este territorio 
llamada Culebrillas. Pasando montañas, pajonales 
y quebradas, el Qhapaq Ñan se extendió hacia 
Achupallas en dirección norte, y llegó a territorio 
de los Puruhá. Este siguió cerros como el Puñay, 
serpenteante, hasta llegar a territorio Panzaleo. En 
el norte, el Inca se encontró con un terreno distinto 
al que había dejado atrás: altos montes y volcanes 
a los que los habitalntes de estos parajes llaman 
Antisana, Cotopaxi, Cayambe y Sincholagua. 
Cerca de una llamada loma de Callo, mandó a 
construir obras con la más fina piedra, para su 
propio uso y otras construcciones adyacentes para 
la labor agrícola.

Este camino se extiende hasta un desfiladero 
desde donde se contempla un extenso valle que 
llaman Chillos; hacia el otro lado, se abre otro 
valle, conocido en lengua de su gente como 
Machachi. Más adelante se contempla un paraje 
de terreno escarpado llamado Gualaquincha, desde 
el cual el Qhapaq Ñan se abre paso firme hasta 
Guayllabamba y, desde allí, hasta las tierras de 
Cochasquí.

Más hacia el norte, se encuentra las alturas 
de Pambamarca, donde la tierra es más alta y el 
viento sopla voraz. En estas cumbres se alzan 
numerosos pucarás, fortalezas de piedra que los 
constructores del inca han levantado para vigilar 
y resguardar las fronteras. Desde los pucarás se 
envían mensajes de humo que viajan más rápido 
que el más veloz de nosotros. Desde alli es posible 
seguir camino hacia unas grandes montañas 
que llaman Mojandas, territorio de aire frío y 
abundantes lagunas.

RECUERDOS DE UN MINDALA

Ulco, el joven vecino que nos visita siempre, nos recuerda 
a su padre: Ulcoango, un mindala que, antes de la conquista, 
atravesaba esta amplia región montañosa para comerciar en 
pueblo lejanos. A Ulco le gusta recordar las historias que le contó 
su padre y las repite en las noches para honrar su memoria. 

Hace ya un tiempo, el Otavalango había llamado a 
Ulcoango para encargarle una tarea importante: le pidió que, en 
su próximo viaje, estuviera atento a la información que pudiera 
recolectar sobre el numeroso ejército que avanzaban desde el Sur 
con intenciones de conquista. Para entonces, los ejércitos incas 
habían conquistado ya varios territorios de la región de Quito, y 
avanzaban al norte con rapidez. 

Ulcoango cumplió con la tarea encomendada, y retornó 
con información valiosa. Visitó pueblos conquistados -siempre 
protegido por el título de comerciante- y descubrió que los 
invasores imponían una serie de tributos a los pueblos que vencían 
en batalla, especialmente en alimentos y tejidos, e implantaban 
trabajos forzados a los sometidos. Entre estos trabajos obligados 
estaba la construcción de varios caminos. Ulcoango, sorprendido, 
refirió que los conquistadores, en los territorios ya anexados a 
su imperio, habían construido un sistema complejo de caminos 
que unía los principales centros poblados del enorme imperio, 
facilitando el comercio, la comunicación y la movilización de 
fuerzas militares a lo largo de la región andina. 

Ulcoango, que conocía caminos y rutas, refirió que nunca 
había visto nada parecido: señaló que el camino tenía sitios de 
descanso y de control a lo largo del recorrido, que se llamaban 
tambos. Esta red permite al Inca tener el control de todo lo que 
circula por su camino principal y sus ramales. Según Ulcoango, 
el camino permitía el control de los pueblos sometidos, porque 
por él enviaban mensajeros y recibían informaciones con rapidez; 
asimismo, por esos caminos se desplazaban tropas a las fronteras 
y a sofocar cualquier sublevación sin pérdida de tiempo. Gracias 
a estas vías el Estado dejaba sentir su autoridad en todas partes.   

Ulcoango informó que aquel camino era llamado qhapac ñan, 
que su planificación y construcción era obra de los antiguos reinos 
Huari y Puquina, que los nuevos conquistadores lo ampliaron y 
conservan como parte de un enorme proyecto político, ideológico 
y administrativo llamado Tahuantinsuyo. 

Ulco recuerda la ausencia de su padre mientras mira el 
Qhapac Ñan y los chasquis incas atravesando su tierra, y los 
caminos enterrados por los que alguna vez anduvo libre. 

Hernán Jaramillo Cisneros



-18-

CONSTRUCCIONES DEL INCA EN EL CHINCHAYSUYO

Tras la conquista de los carangues y cayambes, la 
huella del Inca ha quedado marcada en las obras 

que han cambiado el paisaje que conocíamos. Al recorrer 
los territorios que ahora forman parte del Tahuantinsuyo, 
podemos observar caminos y puentes que fueron trazados 
con una disciplina que parece ignorar los caprichos de la 
geografía, y que enlazan poblados y montañas. 

Los puentes son, quizá, la primera evidencia de que 
los territorios ahora se rigen bajo el orden del Inca. En el 
río Pisque vimos cómo algunos antiguos pasos habían sido 
conservados, mientras que los más largos se reconstruyeron 
para enlazar los senderos locales —los cununcos— con la 
gran vía del Inca y sus ramales. Cinco modelos de puentes 
aparecían con cierta recurrencia. Los de troncos: simples 
maderas apoyadas en rocas o torres, sujetas con cabuya, 
cubiertas de ramas y rocas; los de piedra: arcos breves, 

apilados con exactitud; los huaros u oroyas: un cable de 
fibra tensado de orilla a orilla, sostenido por un árbol, con 
una canasta de mimbre capaz de transportar a una persona 
o una carga. También están los puentes flotantes, hechos de 
balsas de totora, con tierra y madera encima; no los vimos 
aquí, pero en el camino nos hablaron de su existencia. Los 
puentes colgantes son los más comunes ahora: están hechos 
con fibras de paja o cabuya trenzadas, siempre en pares, 
de modo que mientras un cable está en uso, el otro puede 
recibir mantenimiento. Atados a grandes muros de piedra, 
parecen resistir el embate del viento.

Construcciones no menos importantes son los tambos, 
levantados a intervalos precisos. Son albergues y depósitos, 
moradas ideales para el descanso y también útiles para el 
comercio, lugares donde los viajeros pueden intercambiar 
productos o esperar a que pase la tropa. Allí llegan los 

Benjamín L. Quiroga



-19-

EL CUSCO

Nuestro viaje ha sido de largo aliento: desde Callo 
y Tumibamba, pero nuestra curiosidad vence al 

cansancio. Al fin hemos visto el esplendor de lo que es el 
extenso legado de Túpac Yupanqui. La ciudad es un vistoso 
hervidero viniendo del Valle sagrado, Ollantaytambo, 
Picchu, Vilcabamba y Choquequirao. Es un gran mercado 
y festival con moradores orgullosos. Tarkas, pinqullos, 
antaras, ocarinas y atabales resuenan por doquier en preludio 
de la celebración que tomará lugar el día de mañana. 

El Amauta que nos conduce nos explica que la forma 
de la ciudad es la réplica de un gran gato de las montañas 
a punto de saltar. La ciudad, edificada sobre las bases de 
un discreto poblado perdido en las montañas, ha terminado 
borrando todos los recuerdos de la pequeña y antigua 
Accamama. El Inca Túpac Yupanqui la recibió en adobe, 
barro y pirca… y, haciendo honor a su fama y poderío, la 
entregó en piedra, inaugurando el gran cambio hacia un 
nuevo tiempo.  

Junto a nosotros llegan numerosos visitantes. Para 
muchos, el viaje es largo y cansado, han enfrentado 
el inclemente frío, difícil de soportar. Pero la fama y 
poderío que refleja esta ciudad es algo digno de verse. 
El Inca Yupanqui emprendió un proyecto ambicioso de 

construcciones: templos, fortalezas y plazas en una nueva 
repartición de la tierra. También hubo de reparar los dos 
arroyos que pasan por la ciudad, en una serie de canales, 
para mitigar los destrozos del invierno.  

Esta ciudad denominada Cusco es lugar ancestral 
en donde reposan las momias de sus antepasados míticos, 
distribuídos en un mapa que configura una geografía 
sagrada gigantesca. He visto el Muyumarca, expresión en 
piedra de la cercanía del Titicaca, que es como los confines 
del mundo, una muestra y presencia del mar primigenio: 
el origen, el fundamento, el lodo original. Recinto sacro, 
encerrado en un gran rectángulo protegido por las moles 
que conforman la fortaleza de Saccsaguamán edificada por 
Túpac Yupanqui. Las torres de Paucarmaca, Sallacmarca 
y numerosas colcas y almacenes, también están dentro 
de la gigantesca construcción. Hay muros por doquier: 
Jatúnrumiyoc, comenzando en la salida oriental al Antisuyo, 
cruza la ciudad por la gigantesca plaza Huaycapata y 
Cusipata y se dirige a la salida por el poniente.  

La noche se avecina. Al salir el sol, los de Tumibamba 
daremos el último adiós al Sapa Inca, quien hará morada 
muy lejos de su tierra.

Tachil

chasquis, veloces como el viento, siempre listos para 
entregar sus mensajes. Anuncian su llegada con el llamado 
de una caracola, y el relevo, ya listo y calzado sus sandalias, 
su bolsa y su manta, emprende la carrera de inmediato 
cuando recibe el mensaje. La noticia viaja sin descanso, 
para que la voz del Inca no pueda apagarse nunca.

Las técnicas de construcción incas no se asemejan a 
las empleadas por pueblos vecinos conquistaos. Para los 
Incas, la piedra es siempre dominante, mientras que aquí, 
antes de su llegada, prevalecía la cangahua. Y en la costa, 
la tierra sola. Las edificaciones incas dejan ver la paciencia 
de sus constructores, quienes arrancan grandes bloques de 
piedra usando herramientas de cobre y bronce, y los aplanan 
frotándolos contra arena húmeda hasta que adquieren su 
característica textura y rectitud. No deja de sorprender la 
forma en que trasladan esas piedras a zonas altas: muchos 
hombres participan en la tarea, y utilizan un sistema de 
troncos y sogas. 

Los pucaras se ven desde lejos. Coronan cerros 
estratégicos con muros dobles o triples, verdaderas murallas 
para resistir asedios y controlar el paso de viajeros. En las 
casas nobles, la austeridad exterior contrasta con interiores 
pintados, tapices de cumbi y hasta paredes revestidas en oro 
y plata, supo explicarme un visitante.

Cada huamani —como se les llama a las provincias 
del imperio— tiene su centro administrativo. En Caranqui, 
Quito, Latacunga o Tumipampa vimos varios centros 
alineados con el objetivo de almacenar, controlar, organizar 
templos, colcas y cuarteles.

—Las colcas —añade uno de los viajeros que nos 
acompaña, señalando unos depósitos—guardaban maíz y 
textiles. Siempre se los hacía cerca al templo y al cuartel.

El control del Inca en el norte es visible en sus 
imponentes construcciones y edificios, que le aseguran el 
control del territorio recién conquistado.



-20-

CAPACOCHA: LOS SACRIFICIOS RITUALES EN LAS ALTURAS DEL IMPERIO INCA

Entre las peculiaridades de la nación Inca, que seguro 
interesarán a los lectores del Colibrí, hay una que 

llama particularmente la atención: la práctica de rituales 
con sacrificios humanos.  Las historias y testimonios sobre 
los sacrificios humanos se extienden a lo largo de todo el 
territorio Inca; también sobre los pueblos conquistados, 
donde no dejan de inspirar inquietud y temor. Sin embargo, 
al no haber presenciado personalmente ninguna de estas 
ceremonias, y debido a su compleja naturaleza, aconsejo 
al lector cierta prudencia sobre los contenidos narrados a 
continuación. 

Existen lugares de sacrificio ubicados en puntos 
muy altos de montañas como Sara Sara, Llullaillaco, 
Aconcagua, Ampato o Chusca, cuyas altitudes superan 
los territorios donde empieza la nieve y el hielo. Estos son 
lugares que se han anexado al imperio Inca hace no mucho, 

por lo que no es extraño pensar que estos rituales están 
siendo utilizados para reforzar el dominio y control Inca 
a través del miedo y el respeto. Pero también los sacrificios 
humanos se conectan fuertemente con la espiritualidad y 
las creencias de esta gente. Por ejemplo, muchas montañas 
altas son asociadas con el dios del clima y del rayo, Illapa.  

A estos rituales, la gente los conoce como capacocha, 
y se caracterizan porque en ellos, las personas sacrificadas 
suelen ser niños y niñas, usualmente entre 7 y 14 años de 
edad. Los métodos de sacrificio son diversos e inquietantes, 
la vida de los niños puede arrebatarse con golpes en la 
cabeza, ahogándolos, o incluso con cortes en la garganta o 
el corazón. En algunos casos, antes de ser sacrificados, los 
niños consumen grandes cantidades de hoja de coca o beben 
chicha en exceso, intentando que estas sustancias mitiguen 
el dolor y el miedo. 

Jorge Mantilla



-21-

Los niños sacrificados pueden ser hijos de 
curacas, así como hijos de simples campesinos de 
diferentes zonas del imperio. Sin embargo, en 
algunos rituales, se busca sacrificar a las acllas, 
niñas que a los 5 años son escogidas para vivir bajo la 
tutela de sacerdotisas. Cuando cumplen los 14, son 
entregadas como esposas para nobles, consagradas 
como sacerdotisas o destinadas a sacrificios 
humanos. Antes de partir a sus destinos finales, el 
ritual de sacrificio usualmente incluye una estadía de 
aproximadamente un año en el Cusco. Durante este 
tiempo, los niños provenientes de estratos humildes 
experimentan cambios en sus dietas, aumentando 
de repente el consumo de carnes y maíz. En otras 
palabras, su dieta se asemeja más a la de las clases 
nobles que a la de los campesinos.

La mayoría de los sacrificios suceden en 
puntos lejanos al Cusco, por lo que el ritual implica 
largas peregrinaciones y desplazamientos hacia los 
sitios de sacrificio, por ejemplo Llullaillaco, que 
se encuentra a unas dos o tres lunas de caminata 
desde la capital Inca. Además, la altitud en dónde 
se encuentran estos espacios ceremoniales debe 
acarrear consecuencias físicas para los peregrinantes. 
Hace un tiempo tuve la oportunidad de ver una 
peregrinación: tal desplazamiento ceremonial es 
impresionante: despierta miedo, respeto y asombro.  

Una vez realizados los sacrificios, los cuerpos 
suelen ser enterrados usando textiles muy finos y 
adornados con diademas, collares o brazaletes de 
oro. También es común enterrar a los niños muertos 
con vasijas, ollas y jarros. En su interior, se colocan 
plantas provenientes de diferentes lugares del 
imperio como maíz, yuca, oca, frijol y legumbres. 
Estas, dicen, servirían para que el muerto pueda 
preparar la chicha en la otra vida y también para 
la celebración de los conocidos rituales de comer 
junto a los muertos. Además, en los entierros se 
encuentran restos del cabello de los niños, que fue 
cortado antes del sacrificio, y diferentes harinas de 
plantas tradicionales. 

Las historias cuentan que los sacrificios 
humanos no son exclusivos de los incas. Los Chimú, 
por ejemplo, llevan a cabo sacrificios rituales con 
niños y llamas, a las que les sacan el corazón. Aun 
así, las peregrinaciones y lo que se cuenta sobre estos 
rituales no deja de inspirar temor. Más ahora en los 
tiempos que atravesamos y al saber que nuestros 
pueblos han sido conquistados. 

BAJO LA MIRADA DE LOS DIOSES

Jorge Mantilla
Para los incas, la vida está enlazada con la voluntad de 

innumerables dioses. Ninguna siembra, viaje o empresa queda fuera 
de su influjo. Tal como en el reino de los hombres, en el panteón inca 
también hay jerarquías: existen dioses mayores y menores. Entre los 
primeros se destacan Huiracocha, Inti, Pachacamac, Illapa, Tunupa, 
Pachayachachi, Pariacaca, Huari, Libiac, Piquerao, Chicopaec, 
Catequil o Aipaec. La multitud de dioses menores es demasiado 
grande para ser enumerada. Estos, a veces tienen una figura humana, 
otras de animal, e incluso forma vegetal. Cualquiera sea su imagen, 
todos poseen un espíritu sagrado. 

Después de sus conquistas, los incas no suprimen a los dioses 
de los pueblos vencidos: al contrario, los suman a su extensa hueste 
divina, aunque siempre en un plano inferior al que ocupan los dioses 
del Cusco. De hecho, mientras preparo esta nota, no puedo dejar de 
preguntarme qué pasará en el futuro con todos los dioses de gobiernan 
nuestra tierra Caranqui, ¿mantendrán las nuevas generaciones su 
memoria o serán arrastrados por el olvido?

Las historias de estos dioses están pobladas de amores, 
contiendas y alianzas, casi como si fuesen un reflejo de sus contrapartes 
más terrenales. los incas narran con detalle las batallas de Pariacaca 
contra Huallallo Carguancho, o la unión de parejas divinas como 
el Sol y la Luna, o Urpayhuachac con Auca Atama. Algunos dioses 
llegan incluso a morir. Por ejemplo, se cuenta que Tunupa, viajero 
divino, desapareció en balsa en las aguas del lago Titicaca. También 
es importante mencionar que varias deidades son femeninas, entre 
ellas destaca la Pachamama y Mamacocha, la madre tierra y la madre 
mar, de quienes depende la agricultura y la pesca. 

La tierra misma está poblada de seres protectores. Cada planta 
tiene su espíritu guardián: saramama para el maíz, papamama para 
la papa, uchumama para el ají. Estas reciben ofrendas y cánticos 
para asegurar que la semilla crezca y el ganado se multiplique. Las 
montañas, sobre todo aquellas de cumbre nevada, escuchan las 
súplicas de sus hijos y responden con lluvias o sequías. No hay rincón 
que carezca de su huaca, pues en cada uno habita una fuerza viva que 
mueve las cosas.

En las grandes fiestas, el pueblo entero se une. Se ofrecen cuyes, 
aves y a veces vidas humanas para honrar a los dioses. Los sacerdotes, 
con sus familias y sirvientes, custodian los templos, administran las 
tierras y preservan los ritos. Así, la religión no es sólo creencia, sino la 
urdimbre que enlaza el poder, la cosecha y la memoria. En las tierras 
del Sol, la fe no se guarda en silencio: se vive, se canta y se labra cada 
día, como si el pulso de los dioses latiera junto al nuestro.



-22-

Las cosas han cambiado para los pueblos conquistados. 
No solo nuestra tierra ha sufrido transformaciones 

—donde antes había cultivos, ahora vemos campos de 
guerra; donde antes estaban casas y pueblos, ahora vemos 
fortalezas—, también nuestros líderes, nuestra gente, 
nuestros trabajos son distintos.

 
 A medida que más y más tierras se anexaban a su 

dominio, el Sapa Inca tomó la decisión dividirlo en lo que 
llaman Huamanis , límites muchas veces marcados por los 
territorios conquistados. Dentro de estos territorios, su 
gente manda a levantar esto que llaman llactas: poblados 
que se construyen en puntos estratégicos para facilitar el 
control de las zonas ya dominadas. Dentro de las llactas, 
la sociedad, los nobles y la gente se organizan de forma 
particular.

Hay que notar que el Inca gobierna junto a los 
panacas, es decir, ayllus o familias reales, descendientes 
de algún Sapa Inca. Es bien sabido que en nuestros días 
los Panacas emparentados con Huayna Cápac tienen más 
poder, mientras que los Panacas descendientes de algún 
Inca que gobernó hace mucho tiempo han perdido mucho 
de su prestigio e influencia. 

Cuando un Inca toma el poder y viste la mascapaycha, 
la corona distintiva, una de sus primeras tareas es designar a 
sus cuatro asesores y consejeros, a los que llama Apocunas. 
Estos permanecen siempre cerca del Inca, le asisten y le 
aconsejan. Los Apocunas tienen bajo su mando a hábiles 
quipucamayos, personas expertas en el uso y lectura de esas 
herramientas que llaman quipus, donde guardan y registran 
todo cuanto les es posible sobre los acontecimientos del 
imperio, noticias, guerras, mandatos e historias. 

NUEVOS JEFES EN LOS TERRITORIOS CONQUISTADOS

Llamuco



-23-

En cada territorio, el Inca designa a unos 
gobernantes a los que llama Tucricuts, que siguen en 
poder a los Apocunas. Son ellos los encargados de 
controlar y poner en marcha todos los deseos del Inca 
a lo largo de su territorio. Ellos deben controlar la 
construcción de rutas y caminos, puentes, tambos, y 
además deben organizar el trabajo, levantar censos, 
controlar la producción de la tierra y seleccionar a 
las personas que cada región puede aportar al ejército 
para las futuras conquistas. Estos gobernantes viajan al 
Cusco, durante el capac-raimi, para rendir cuentas ante 
el Inca y saludarlo. El Sapa Inca, siempre desconfiado 
e inquieto después de tantas rebeliones, y preocupado 
por el poder que tienen los gobernantes dentro de 
las huamanis, ordenaba que los Tucricuts estuvieran 
siempre acompañados por los tucuiricuts: espías leales 
al Inca que tienen derecho de entrar a las casas y 
reuniones con el fin de escuchar cualquier amenaza o 
plan que pueda trazarse en contra del Inca. 

De entre todas las tareas que cumplen los 
Tucrictus, quizás la más importante es regular y 
disminuir el poder de los señores locales. A los jefes de 
los pueblos conquistados, el Inca les otorga el título de 
Jatun Curacas. A ellos se les permiten conservar cierto 
poder, privilegio que pretende evitar descontentos y 
reducir las posibilidades de que los señores vencidos 
se vean tentados a organizar revueltas. Una vez 
sometido el Jatun Curaca, debía entregar a un curaca 
subordinado, generalmente un hijo o familiar cercano, 
que sería llevado al Cusco para ser vigilado. Esta 
estrategia tenía como propósito debilitar las leyes de 
sucesión en los pueblos conquistados y mantener el 
poder y el control del Estado inca.

Dentro de la sociedad inca, los Jatun Curaca 
conquistados pasaban a servir al Inca, conservando 
su autoridad en el ámbito local, aunque siempre 
bajo la supervisión del poder incaico. Además de 
encargarse del control y la administración de sus 
antiguos territorios, dirigían la siembra y la cosecha. 
Continuaban disfrutando de sus tierras y podían 
conservar a sus yanas, pero su producción estaba 
destinada principalmente a abastecer a las gentes del 
Inca.

En los niveles inferiores de la sociedad inca se 
ubicaban los artesanos, los pescadores, los mitmaq, 
los jatun runa —la población común—, junto con los 
yana o sirvientes y los esclavos.   

EL TEMOR DE LOS VENCIDOS 

Después de la conquista definitiva de Carangue y 
Cayambe, Huayna Cápac escogió entre los prisioneros a los 
que consideraba más valiosos, más dignos de ser vistos por su 
rango y admirados en la distancia, los de complexión firme y 
cuerpo entero, como si la derrota no hubiera dejado en ellos 
huella alguna. Hizo separar a hombres y mujeres, incluso 
por edades, y dispuso que fuesen conducidos al Cusco, donde 
habría de mostrarlos en su entrada triunfal, con el fin de 
mostrar que su poder se ha extendido en nuevos territorios. 

Los cautivos, sin embargo, nunca supieron interpretar 
aquella elección sino como una sentencia de muerte. Y es que 
el temor tiene la facultad de oscurecer cualquier gesto, hasta 
el más rutinario. Creyeron que aquella selección no era sino 
preludio de la matanza, y en la desesperación, se armaron 
con lo poco que hallaron a mano, y aun aturdidos, se alzaron 
contra la guardia, intentando defenderse para escapar de 
una suerte que creían que estaba marcada. Huayna Cápac, 
con esa crueldad desapasionada que era tan suya, ordenó que 
fueran apresados, ajusticiados y posteriormente asesinados. 
Allí cayeron muchos de los cayambes y carangues que habían 
sobrevivido, por fortuna o desgracia, a la matanza anterior en 
Yahuarcocha. 

No sería la única vez que el inca hiciera ostentación 
de su poder con los vencidos. En otra de sus celebraciones, 
de esas que parecían tener más de teatro que de rito, hizo 
comparecer a otro grupo de prisioneros, esta vez destinados 
a ser repartidos por las regiones del Tahuantinsuyo, como 
si fueran mercancías humanas que aseguraran la lealtad de 
tierras distantes. Atados de manos, con el miedo aún más 
visible que las cuerdas que los sujetaban, se presentaron ante 
él aguardando el desenlace fatal. Mas, Huayna Cápac, con 
una magnanimidad que no era sino otra forma de dominio, 
les perdonó la vida a condición de que rindiesen obediencia 
perpetua al imperio. Los envió de regreso a Carangue, 
junto con los hijos que habían permanecido ocultos en las 
montañas, para que repoblaran el territorio y continuaran 
la construcción de edificaciones y caminos necesarios en el 
territorio conquistado. 

Benjamín L. Quiroga  



-24-

Fue grato hablar con el Ango de Otavalo, a quien ahora los 
conquistadores han dado el título de Hatun Curaca. El es 

el nieto de aquel Otavalango —el hahua, en Runa Shimi, la 
lengua del Inca— a quien algunos viejos colegas conocieron 
y entrevistaron hace mucho tiempo, cuando la guerra era 
todavía una amenaza. Fue él, el abuelo, quien convocó a sus 
pares angos para definir estrategias que pudieran detener el 
avance del conquistador inca.

—¿Qué recuerda de su abuelo? —le pregunté.

—Lo conocí cuando era niño todavía. Mis recuerdos son 
de un hombre mayor, respetado por todos, que pasaba mucho 
tiempo preocupado de su gente y la producción de sus tierras. 
Además, solía organizar reuniones junto a otros jefes, donde 
hablaban de una guerra y de los preparativos que hacían. Era 
ya mayor cuando murió.

—¿Y de su padre?

—Cuando murió mi 
abuelo, él se hizo cargo 
de la familia y de todas 
las demás tareas. Dio 
especial importancia a la 
preparación de un ejército 
que, junto a los demás angos, 
formaron para defenderse. 
Contribuyó directamente 
en la construcción 
o reforzamiento de 
montículos para detener 
el avance de los incas. A 
pesar de todo, fue muy 
difícil frenarlos. En cada 
enfrentamiento moría 
mucha gente, nuestra y 
de ellos. Logró algunas 
victorias sobre los 
enemigos, pero siempre 
regresaban con nuevos 
refuerzos. Perdimos en 
Cochisquí y en otros sitios.

—¿Y aquí? —le pregunté, invadido por la curiosidad. 
Su rostro se ensombrece al recordar. 

—Los incontenibles hombres del Sapainca Huayna 
Cápac descendieron por Mojanda…. No fue posible 
enfrentarlos. En esa batalla murió mi padre. Los que 
sobrevivimos nos replegamos, heridos y casi vencidos. 

Por un momento, se quedó en silencio, hasta que volví a 
preguntar. 

 —¿Qué paso luego?

—Asumí la tarea que me correspondía como Otavalango. 
El Sapainca mandó emisarios que me ofrecían la paz si nos 
rendíamos de modo definitivo. La otra opción era continuar 
con la guerra hasta exterminarnos —hizo una pausa breve y 
suspiró—. No fue fácil decidir. Por un lado, sentía el deseo de 
vengar la muerte de mi padre y de tanta gente de mis pueblos; 

HABLANDO CON EL ANGO DE OTAVALO 

Melchor Cotama 

Preferí la supervivencia de mis pueblos a vengarme, nos dijo el Otavalango.



-25-

por otro, estaba la realidad de que no disponíamos de 
suficientes hombres ni armas para continuar la resistencia. 
Comprendí, con dolor, que no podríamos resistir mucho 
tiempo y menos aún ganar. Los mayores me aconsejaron 
que aceptara la rendición. Así que acepté. Al instante, 
me impusieron algunas condiciones que hasta hoy se han 
cumplido.

 
—¿Condiciones como cuáles? —le pregunto.

—El Sapainca tomó como esposa secundaria a una 
hermana de mi padre, que tuvo y aún tiene autoridad. A 
mí me respetó el rango, denominándome Hatun Curaca, 
es decir, me ratificó como el principal de mis pueblos y 
territorios. Quedé, sin embargo, subordinado al poder 
del Inca y a la supervisión que de tiempo en tiempo 
hace el tucricut. Algunos podrán pensar que se trata de 
cobardía… yo prefiero pensar que se trata de la mejor 
estrategia para sobrevivir. 

Al escribir estas notas, reflexiono acerca de lo 
complicada que debió ser aquella decisión. El Otavalango 
—prefiero llamarlo así— hoy es un hombre maduro, 
que gobierna junto a su hijo a quien educa y prepara para 
el momento en que deba asumir las responsabilidades de 
su padre. Después de esta decisión, los demás angos no 
lo miraron de buena forma, pues gracias a la rendición 
y los privilegios acordados, no se tomaron varones de 
estas tierras para la guerra. Sin embargo, las actividades 
agrícolas y textiles son, al día de hoy, una importante 
fuente de abastecimiento para el incario.

Concluida la guerra de conquista, poco a poco se 
está estructurando una nueva forma de gobierno. Es muy 
temprano para advertir cambios profundos. La lengua 
del inca todavía no se habla sino en los círculos de las 
familias principales. Hay poblaciones que llegaron de 
otros lados y que se asentaron en territorios locales, 
como en Peguche, por ejemplo. Los rebeldes de estos 
lares fueron desterrados o desplazados a otros sitios. 
Esa es la esencia de la política inca: traer y llevar grupos 
mitmas para consolidar su presencia.

El dilema del Otavalango: preferir la supervivencia 
de sus pueblos a cobrar venganza fue, en su momento, 
una decisión que detuvo la desaparición de estas gentes y 
permitió una coexistencia relativamente pacífica. 

Pero nadie, menos aún los jóvenes, han olvidado a 
los muertos. Y no miran con agrado al conquistador.

LOS DESTERRADOS CAYAMBIS

Tras cada victoria, Huayna Cápac se mostraba implacable 
en la derrota de sus enemigos. Como castigo, resolvió que 
muchos de ellos jamás volvieran a tener lugar en su propio 
suelo. Un grupo de Pastos fue conducido a paisajes lejanos, al 
sur del lago Titicaca; anteriormente, su padre Tupac Yupanqui 
había enviado cañaris al valle de Yucay, cerca de Cusco, donde 
también se encontraban quitus exiliados. Se dice que algunos 
de estos cañaris terminaron custodiando las puertas mismas del 
Cusco, junto con ciertos Chachas. No se trataba de un gesto de 
confianza, sino de soldados que eran a la vez prisioneros.

Pero la historia más reciente —y quizá la más dura— es la 
de los cayambis. Un gran grupo fue trasladado hacia Matibamba, 
en tierras de los angaraes. Allí, como otras gentes llegadas de 
Cajamarca, de Huarochirí o de las lejanías chachapoyas, fueron 
forzados a convertirse en mitmas, en piezas movibles en el tablero 
de un imperio que necesitaba brazos y obediencia. Su destino fue 
dedicarse al cultivo de la coca. Un informante que conoció esas 
lejanas plantaciones nos cuenta que el Inca mandó a todos los 
mitimaes y naturales de esos territorios a que rompieran la tierra 
y la trabajaran en nombre del Inca, para que los cayambis se 
dedicasen a sembrar y recoger la coca. 

No son labradores libres. Están bajo la supervisión de los 
curacas Parinanco y Toca, quienes sirven al Inca y controlan 
cada parcela, cada muerte y cada nacimiento. Ellos tienen la 
obligación de rendir cuentas con minuciosidad, y los castigos 
que pueden aplicar son medidos: azotes, golpes de piedra, mas 
nunca la muerte, pues esa facultad pertenece a otros.

A cambio de su trabajo, los cayambis reciben lo 
indispensable para sobrevivir. El curaca les entrega un vestido, 
a veces un vaso de oro o plata como gesto de visita, y los obliga 
a trabajar chacras reservadas para su sustento. También se 
les repartió casas y tierras, con la instrucción expresa de que 
fundaran allí un pueblo. Además, se les asignaron tres parcelas 
de tierra montuosa que debían limpiar, sembrar y volver fértil 
para que produjera coca, maíz, ají, algodón y otras legumbres.

La coca que producen estos esclavos tiene un destino claro: 
servir de tributo al Inca. Se dice que los cayambis cumplen con 
exactitud: fueron ellos quienes trabajaron y abrieron esas tierras 
hasta hacerlas productivas. Y aún en estos días, el producto de su 
trabajo se entrega como tributo a los jefes y señores. Nada más 
que los restos queda para su propia subsistencia.

Benjamín L. Quiroga 



-26-

Pueblos enteros están siendo arrancados de las tierras 
donde nacieron y crecieron, y trasladados a territorios 

distantes. Los llaman pueblos Mitimaes —esta palabra 
viene del quechua mitmac, que significa “esparcir”—. Son 
grandes grupos de gente, a veces familias numerosas y a 
veces hasta poblados enteros, separados de sus comunidades, 
de sus tierras, de sus casas y sembríos. 

Huayna Cápac fortaleció este sistema de migraciones 
forzadas que su abuelo había implementado, y que resulta 
imprescindible para el control y la organización de un 
imperio cada vez más grande. 

Se trata de un plan muy bien articulado: los 
gobernantes del Inca fijan el número de familias que 
deben trasladarse de un lugar a otro, y procuran que el 
sitio al que los obligan a migrar tenga un clima similar y 
que se produzcan alimentos semejantes. Allí, el Inca les 
proporciona los medios de vida necesarios para subsistir 
y les encarga diversos trabajos que pueden ser de carácter 
militar, artesanal, trabajos en la tierra, en las minas de sal, 
trabajos religiosos o simplemente administrativos. Algunos 
comentan que hasta una cuarta parte del imperio ha sido 
removida de sus tierras y reasentada en otros lugares. 

Ninguna otra política afectó y afecta tanto a la 
población como ésta de los mitimaes. Los mitimaes no 
pueden trocar sus vestidos ni los tocados de sus pueblos 
nativos, y cuando reciben la orden de trasladarse lo hacen 
con sus enseres, semillas y bienes. Ausentes, conservan sus 
propias costumbres, fiestas y rituales. A pesar de alejarse 
de sus pueblos de precedencia, mantienen sus vínculos 
de reciprocidad y de parentesco. Por eso no cuesta 
reconocerlos como extranjeros, y es fácil que sean objeto 
de desprecio y rivalidades por parte de las comunidades 
locales de los territorios a los que llegan. 

Una forma de nostalgia surge de ese exilio forzoso, 
como una característica que acompaña a los mitimaes 
desde su partida hasta siempre. Padres alejados de 
sus hijos, amantes arrancados de los brazos del otro, 
hermanos que nunca se volverán a ver, cónyuges cuyos 
vínculos se rompen... La congoja del amor, el mal de la 
ausencia, ha dado origen a que cantores -a los que les 
llaman haravecos- creen y divulguen cantos de dolor. La 
poesía triste, la esencialmente pesimista y doliente, es la 
de los mitimaes: 

Kay pacha, urpi pacha                                      
añaykunallawanmi,
kikin kusikuyta
munaykunawanmi.
Ñawi kachun, sonqo kachu
huk sonqoqa qespikuy,
kuyaqmi tarpuyta
tupaqqa qespikuy.
 
Más allá de este mundo,
 más allá del tiempo,
te seguiré amando,
en cada canto, te amaré.
Con mis ojos, con mi corazón,
hasta el último suspiro,
siempre te amaré

LOS MITIMAES

Melchor Cotama 



-27-

La mayoría de las veces, los pueblos mitimaes son ayllus 
conquistados y etnias a los que el Inca considera 

peligrosos: poblados rebeldes e inconformes donde podrían 
originarse revueltas que el imperio no puede permitirse. 

La función política y estratégica más común de estos 
desplazamientos fue la necesidad del imperio incaico de 
dividir a las poblaciones que suponían una amenaza para 
las élites incaicas. Las mitas servían para diezmar una 
población y reducir su capacidad subversiva y así, controlar 
al vencido sin extinguir los ayllus, lenguas y dioses de los 
pueblos derrotados.

Sin embargo, las mitas suceden también con otros 
objetivos, y no siempre se trata de pueblos enemigos del 

Inca. Muchas veces, se desplazan comunidades y 
etnias aliadas, que le ayudan a mantener el 

control y la buena administración. 

Uno de los principales objetivos de las mitas es 
colonizar: ocupar territorios importantes, minas de sal, 
campos de coca. También varios grupos se desplazan en 
calidad de esclavos para trabajar en los cocales de por vida, 
en condiciones miserables y peligrosas. 

Otro de los objetivos de las mitas es trasladar 
agricultores y artesanos para redistribuir la producción en 
zonas específicas, y también controlar pastos y ganados en 
puntos estratégicos. O, incluso, controlar el crecimiento 
poblacional en zonas donde empiezan a escasear los 
recursos. De esta forma, el Inca ordena las zonas productivas 
de acuerdo con las necesidades de su imperio. 

También se trasladan familias y poblados para formar 
guarniciones militares en las fronteras del imperio, con el 
objetivo de defender el territorio de invasiones de pueblos 
bárbaros. Algunas poblaciones también son movilizadas 
para formar la guardia personal del Inca o para integrarse a 
los ejércitos que marchan a su lado. 

Se sabe que también se 
utilizan las mitas como una 

forma de “limpieza social”: se 
trasladan familias y pueblos 

considerados de casta baja 
o de etnias desprestigiadas 
para alejarlos de ciudades 
importantes y de familias 

nobles. También se obliga 
a migrar a pueblos enteros 

con el fin de tomar sus 
tierras y dárselas al Inca o 

alguno de sus familiares. 
Incluso, algunas veces, se han 

movido pueblos enteros para 
crear lugares sagrados y de 

adoración. 

LAS MITAS  MIGRACIONES QUE SOSTIENEN AL IMPERIO

Llamuco



-28-

En exclusiva para El Colibrí, escuchamos el testimonio 
de una joven de las tierras del Sur. Su historia, además 

de conmovedora e inquietante, nos aproxima una nueva 
realidad que las mujeres de nuestros pueblos tienen que vivir 
ahora que formamos parte del Tahuantinsuyo. Transcribimos 
el testimonio con fidelidad para nuestros lectores. 

Sobre viejos sitios sagrados, en la tierra que él nombró 
Tomebamba, el Inca mandó a levantar un templo en honor 
al Sol. Cuando estuvo terminado, dio la orden de que varias 
niñas hijas de curacas cañaris, entre las que me incluyo, 
fuéramos llevadas allí. Cuando vinieron a llevarme, no puse 
resistencia, porque eso podría haberme costado la vida. 
Mis padres me dijeron que no temiera, pues mi labor desde 
entonces sería al Inca y al nuevo dios que llegó con ellos. 

Me contaron que el lugar al que me llevarán se llama, 
en la lengua del Inca, Aclla Wasi. Allí viven y trabajan las 
yanaconas, mujeres sagradas, conocidas como esposas del 
sol, expertas en los oficios de hilar finos textiles, cocinar, 
preparar chicha y adorar a los dioses con sus cantos. Ellas 
son quienes instruyen a las Acllas, es decir, niñas y jóvenes 
que debemos aprender estos oficios. Me dicen que, quizás, 

pueda convertirme en una Yanacona en el futuro, o puede 
que sea elegida por el Inca para ser una de sus mujeres, o 
quizás mi destino sea casarme con uno de sus generales. 

Mi madre peina mis largos cabellos negros y me viste 
de manera especial, pues este será el día en que me convertiré 
en una aclla, dedicada a vivir en un templo resguardado por 
los generales del Inca. Aunque temo que no estoy a salvo 
de que mi destino cambie y se me prepare para convertirme 
en una Capacocha, para ser sacrificada en algún alto 
cerro del Tahuantinsuyo.  Me cuentan que, en tiempos de 
festividades, todas las acllas deben acompañar a las momias, 
a los generales y la corte del inca, que emprenden un largo 
viaje rumbo a Cusco para celebrar al sol.  Allí, en la capital, 
el destino de las niñas como yo es distinta: se hacen llamar 
Ñustas, y se encuentran en el nivel mas alto de la nobleza.  

Recuerdo que otras niñas y sus madres huyeron a las 
altas cumbres para evitar servir en el incario y ser recluidas 
en sus templos. Yo no pude huir, porque mi padre, un curaca, 
ha pactado ya con el Inca y el precio de la paz será ahora 
perder a su hija. No sé si algún día volveré a este lugar, pues 
mi destino es incierto ahora. 

Maiwa Sinchi

ACLLAS, MUJERES DEL SOL



-29-

VOCES NUEVAS, TIERRAS NUEVAS

Jorge Gómez Rendón

Al adentrarse en los nuevos territorios del norte, el 
Inca se dio cuenta de que sus gentes hablaban lenguas 

distintas de las que estaba acostumbrado a escuchar en el 
Cusco y sus alrededores. En su tierra, la mayoría hablaba el 
quechua, pero ninguna de estas lenguas se parecía a alguna 
de las formas de hablar el quechua que había escuchado 
en el sur, ni siquiera en el altiplano o incluso en la costa. 
Pero no solo encontró que los pueblos hablaban diferente 
del Cusco. También pudo notar diferencias entre ellos. Se 
dio cuenta que los Cañaris de la región de Tomebamba se 
distinguían por su forma de hablar de los Puruháes, la gente 
que vivía en los alrededores del primer gran nevado que 
encontró en el norte. 

Pero cuando los ejércitos del Inca avanzaron más 
hacia el norte, empezaron a notar que la pronunciación de 
las palabras no era tan diferente entre un pueblo y otro. Se 
percataron que la forma de hablar de las gentes de la región 
de Quito se parecía mucho a la forma de hablar propia de 
los Caranquis. Y que estos y los Pastos, uno de los últimos 
pueblos conquistados, hablaban de manera muy semejante. 
Un quipucamayo inca nos comentó que su gente halló 
interesante el hecho de que algunos pueblos de los bosques 
húmedos que estaban hacia el poniente pudieran entenderse 
con la gente de la Sierra. Al parecer se trataba de dialectos 
de una misma lengua o al menos de lenguas de una misma 
familia. Todo indicaba que los pueblos de la Sierra, al menos 
desde Panzaleo hasta Pasto, así como muchos pueblos de 
las zonas calientes y los llanos que daban hacia el mar, 
compartían un mismo origen.

Pese a que las gentes de los territorios conquistados 
tenían sus propias lenguas, el Inca encontró un puñado 
de personas que conocían el quechua, unos por haberla 
aprendido en sus viajes hacia el sur, otros por usarla 
para comerciar sus productos. El Inca supo utilizar sus 
conocimientos y los nombró intérpretes. Varios de ellos, 
sobre todo los del territorio Cañari, fueron de gran ayuda 
en la conquista definitiva de los nuevos territorios. Otros 
fueron educados desde niños para la misma labor. 

Cuando los ejércitos del Inca y sus administradores 
empezaron a familiarizarse con la geografía local, saltó a 
la vista que había palabras que compartían sonidos y que se 
referían a los mismos accidentes geográficos. La mayoría 

de las veces los ríos llevaban los sonidos pi o bi al final de la 
palabra como Ambi, Itambi, Pastavi entre otros. Asimismo, 
cuando un río estaba encajonado en quebradas o cañones, 
era más común encontrar los sonidos chi y gui o gue al final 
de la palabra como Malchingui o Guaranguí. Cuando la 
lengua del Inca se hizo más conocida por los lugareños, 
estos empezaron a reemplazar estas terminaciones con la 
palabra “yaku”, que en quechua significa “agua” o “río”. 

El inca no impuso con violencia su lengua en los nuevos 
territorios, aunque sí exigió que los caciques la hablaran. 
Por eso mandó a sus hijos al Cusco a aprender la lengua, 
entre otras cosas necesarias para la administración. Al 
mismo tiempo, el Inca sabía que era importante conocer las 
lenguas que se hablaban en las tierras recién conquistadas, 
de modo que algunos de sus funcionarios tuvieron que 
aprenderlas. Conquistar nuevas tierras representó para 
ambas partes el desafío de aprender otras lenguas.



-30-

En los pueblos del Tahuantinsuyo, las historias se cantan 
para ser contadas. Los amautas, los quipucamayos y los 

haravec son quienes conservan y comparten las memorias 
cantadas durante las fiestas, a través de las chacras, en los 
entierros y en los ritos de iniciación. A veces, las acompañan 
con instrumentos sonoros. 

He aprendido que existen cantos de victoria, canciones 
amorosas, lamentaciones funerarias y plegarias para pedir 
lluvia. Cada pieza sigue su propio conjunto de notas, con 
reglas que cada pueblo conoce y que se han respetado a lo 
largo del tiempo. “Si se rompe la regla —dice un anciano 
de Huancavelica— se rompe el vínculo con los cerros y con 
los dioses”.

El nombre que les dan a estas canciones es taqui. En la 
lengua del inca, significa canto, pero se refiere también a la 
música, la danza y la puesta en escena. Todo lo imaginable 
se convierte en taqui: la siembra y la cosecha, la limpieza de 
canales, el pastoreo, la guerra, el matrimonio, la muerte, la 
iniciación, la fecundidad. “No existe algo que suceda sin que 
se vincule a un taqui —dice un campesino del Cusco— es 
como hablar con la tierra y con los dioses al mismo tiempo”.

Existen muchas danzas que se relacionan a varios 
aspectos de la vida: la vecosina y el amna, por ejemplo, 
devuelven vitalidad a la tierra. El chanca, de carácter 
erótico, se dedica a Chaupiñamca, diosa de la fertilidad y de 
la lluvia. El huarz honra a un dios a lo largo de los canales 
de riego. La ain’gua acompaña las cosechas de maíz. El 
ayño celebra la cacería exitosa. En el Chinchaysuyo todavía 
se recuerda el huauco, entonado por doncellas y mozos que 
hacen sonar la tinya (un tamborcito pequeño) mientras los 
hombres responden soplando calaveras de venado. En el 
Cuntisuyo se conservan las sainatas, en las que hombres y 
mujeres cantan juntos, y la taquicachigua, una danza erótica 
que en algunos pueblos aún provoca incomodidad. Aunque 
son muy antiguas, las danzas rituales de Mama Rayguana 
y Huacón se realizan todavía. La primera recuerda a los 
pájaros que robaron semillas a la diosa para entregarlas a 
los humanos. La segunda, en la que los bailarines visten 
unas máscaras de nariz larga, denuncia a quienes incumplen 
las normas de la comunidad. “Estas danzas son como un 
tribunal en movimiento —dice un comunero de Jauja. 

Los cantos también son muchos, y se relacionan 
a diferentes grupos de personas o actividades. El haylli 

LOS TAQUIS INCA

Benjamín L. Quiroga 



-31-

celebra el triunfo guerrero, el llamaya acompaña a los 
pastores, el pachaca huarayo pertenece a los labradores, 
el quisquina collina es preferido por las collas mientras 
que el  aymarama acompaña las jornadas de chacra. 

Todas las danzas y todos los cantos tienen un 
objetivo. Se baila para congraciarse con los dioses y los 
mallquis, se canta para asegurar cosechas abundantes, 
caza próspera, protección del ganado y para asegurar 
el triunfo en la guerra. También para atraer lluvias o 
espantar heladas y granizadas.

Los cantos van acompañados de instrumentos 
de viento y percusión. También hay cencerros, 
tambores, caracolas marinas, quenas, flautas. Entre 
los más comunes están los pomatinyas de piel de puma, 
trompetas de caracola o guayllaquepas, trompetas de 
calabaza llamadas pototo, el pincullo, las antaras o 
flautas de pan. Otros instrumentos aparecen según la 
región: pipas, quenaquena, chiuca, nucaya, sonajas, 
maichiles, silbatos.

Los tambores tienen dos modelos. Los grandes, 
llamados huáncar, son tocados por hombres. Los 
pequeños, llamados tinya, por mujeres. Algunos se 
hacen con cuero de llama y otros con piel humana de 
enemigos derrotados. “Cuando golpeo este tambor 
—explica un tocador— se escucha más allá de los 
cerros y hasta los dioses responden”. Hay también 
instrumentos hechos con cráneos de venados o perros, 
junto a trompetas de oro, plata o cobre. Cuanto más 
antiguos, más poderosos. A las trompetas de calavera 
de venado se les llama huauco.

Los taquis se parecen de un extremo al otro 
del Tahuantinsuyo, pero cada pueblo guarda sus 
variaciones y defiende la propiedad de sus bailes. “Si 
otro pueblo la imita, es como robar la memoria —
comenta una mujer en Cusco—. Los taquis tienen 
propósitos diversos. Algunos son profanos, otros 
religiosos, otros guerreros. En la corte del Inca hay 
tocadores, cantantes y danzantes exclusivos para el 
soberano y la Coya. En los acllahuasis, las jóvenes, 
llamadas taqui acllas, repiten los gestos y melodías 
para el jefe supremo durante las fiestas solemnes. 

En todo el imperio se baila, pero nunca se juntan 
los jefes con el pueblo. “Todos bailan, pero las clases 
no se mezclan” comenta una mujer de Andahuaylas.  

En los caminos del norte, entre Pimampiro y los mercados 
mayores del Tahuantinsuyo, un comerciante de sal, coca 
y ají relató, no sin asombro, cómo los incas mantenían el 
control absoluto de todo lo que circulaba en sus dominios. 
Decía que no había intercambio, tributo ni producto que 
escapara a la mirada de sus contadores.

El mercader relató que en los grandes mercados del 
sur ha observado dos instrumentos que los incas empleaban 
con igual rigor y naturalidad: los quipus y las yapanas. 
“Con ellos —dijo— no se equivocan nunca. Es como si los 
nudos y las piedrecillas pensaran más que los hombres”.

La yapana, a la que algunos llaman ábaco, consiste en 
un tablero rectangular con cinco hileras y cuatro casilleros. 
Sobre sus hoyuelos se distribuyen piedrecillas y granos de 
quinua o de maíz, blancos y negros, que se mueven según 
reglas precisas. Los yapanacamayos, especialistas en su 
manejo, realizan operaciones de suma, resta, multiplicación 
y división con una facilidad que al mercader le pareció 
incomprensible.

De los quipus habló más tiempo. Son cuerdas de 
distintos colores, con nudos colocados en lugares exactos. 
Cada disposición representa números y, según la región, 
también ideas: en Cusco, el rojo significa guerra, el 
amarillo oro, el blanco plata; pero en otros pueblos esos 
mismos colores se entienden de otra manera. No se trata 
de adornos ni de símbolos mágicos, aclaró el comerciante, 
sino de un sistema contable y administrativo que sirve tanto 
para registrar nacimientos y muertes como para consignar 
tributos, mitas, cosechas o inventarios militares.

Pero los quipus son algo más. El mercader repitió, casi 
con incredulidad, lo que escuchó de la boca de los propios 
quipucamayos: en esas cuerdas no sólo se guardan cifras, 
sino también relatos, hazañas, hechos importantes, leyes. 
Es una forma de escritura hecha de colores, fibras y nudos 
que no puede leerse fuera del Tahuantinsuyo ni por otros 
que no hubieran heredado el oficio. Los quipucamayos, 
herederos de un saber transmitido de padres a hijos, son los 
únicos capaces de leer aquel lenguaje de nudos y a la valiosa 
información que guardan solo pueden acceder el Inca, los 
aposuyos, tucricuts, visitadores y algunos Jatun Curacas.

QUIPUS Y YAPANAS

Segundo Lenguaraz



-32-

HUASCAR ASUME EL PODER DEL TAHUANTINSUYO 

Al Sapainca Huayna Capac le llegó la noticia de que una extraña embarcación —mucho más grande que la balsa más grande a las 
órdenes del Inca— fue vista en las costas del norte. Era tan extraña que “creyeron que era cosa caída del cielo”.

Los hombres que descendieron de aquella cosa y pisaron la costa eran igualmente extraños: no se parecían en nada a los hombres 
conocidos —incluso a los de lejanas tierras—, hablaban una lengua que nadie entendía y vestían de forma extraña. Nadie supo explicar de 
dónde provenían ni tampoco qué es lo que buscaban.

La noticia señalaba también que unos nativos que iban en una balsa y que se aproximaron a esa cosa extraña que flotaba en el mar 
fueron capturados. Eran cinco mayores, dos jóvenes y tres mujeres. 

Después de la muerte de Huayna Cápac, la familia real y el ejército siguen pendientes de nuevas noticias que puedan llegar sobre 
estos extraños hombres, que despiertan alarma entre la familia del Inca.  Algunos comentan que ojalá aquellos extraños no sean avistados 
por estas tierras.

Topa Cusi Huallpa, hijo de Huayna Cápac y de la panaca del Cápac Ayllu de Tupac Yupanqui, asume hoy el trono del Tahuantinsuyo 
como legítimo Sapa Inca. Proveniente de Huascarquiguar o Huascarpata, había ejercido durante la ausencia de su padre como correino 
en el Cusco. Fue nombrado incap rantin, gobernante provisional de la capital, y luego fue nombrado heredero y, actualmente, Sapa Inca. 

En su lecho de muerte, Huayna Cápac modificó su dictamen original, señalando como heredero a otro hijo, Ninan Cuyuchi. Sin 
embargo, los orejones del Cusco, al fallecer ambos, decidieron respetar la primera opción del Sapa Inca y proclamaron a Topa Cusi 
Huallpa como nuevo Sapa Inca, reconociendo su autoridad y legitimidad. 

El nuevo monarca, llamado a sí mismo Huáscar Sapa Inca, inició su gobierno en el corazón del imperio, recibiendo los tributos y la 
lealtad de los curacas de todas las provincias  mientras se celebran con solemnidad los funerales de Huayna Cápac y se asegura la estabilidad 
del Tahuantinsuyo bajo su nueva soberanía. 

BARCOS GRANDES Y HOMBRES EXTRAÑOS EN LA COSTA


