


~ 
PE D 1ER S 

INSTRUMENTOS MUSICALES POPULARES 
REGISTRADOS EN ECUADOR 

-11 Tomo-

Carlos Alberto Coba Andrade 

BANCO CENTRAL DEL ECUADOR 
INSTITUTO OTAVALEÑO DE ANTROPOLOGIA 



Autoridades del Instituto Otavaleño de Antropología 

Economista Renán Cisneros del Hierro 
Presidente del IOA 
Señor Marcelo Valdospinos Rubio 
Presidente alterno del IOA 
Licenciado Edwin Narváez Rivadeneira 
Director General 

Autoridades del Banco Central del Ecuador 

Economista Eduardo Valencia Vásquez, Gerente General 
Señor Enrique Larrea Egüez, Subgerente General 
Economista Gabriel Montalvo Buitrón, Gerente de la Casa Matriz y Región 1 

Comité Editorial 

Doctor Carlos Alberto Coba Andrade 
Doctor Segundo Moreno Y ánez 
Economista Carlos Marchán Romero 
Doctor Carlos Landázuri Camacho 
Doctor Juan Freile-Granizo 



Ediciones del Banco Central del Ecuador. Guito. 1992 

Licenciado Eduardo Samaniego Salazar, Gerente General 
Señor Enrique Larrea Egüez, Subgerente General 
Doctor lrving lván Zapater, Director del Centro de Investigación y Cultura 

Instrumentos musicales populares registrados en Ecuador. ! / Tomo 
Alberto Coba 
Colección Pendoneros No. 2 

Derechos reservados de acuerdo a la ley y cedidos por el autor a favor del 
Banco Central del Ecuador. 
ISBN: 9978-72-077-4 Colección Pendoneros 
ISBN: 9978-72-095-4 Instrumentos musicales populares registrados en 
Ecuador. 11 Tomo 
Primera edición 

Diseño de la cubierta y diagramación: Alvaro lturralde 
Levantamiento de Textos: Departamento Editorial en tipo Univers 
Impresión: Gráficas Ayerve C.A., Guito. 
1000 ejemplares 

"La selección de títulos de la Colección Pendo ne ros ha sido realizada por su 
comité Editorial. La responsabilidad del contenido y forma de los originales 
de cada una de las obras de esta Colección compete exclusivamente al Insti­
tuto Otavaleño de Antropología". 



LA COLECCIÓN PENDONEROS1

Plutarco Cisneros Andrade
Presidente y fundador, 

Instituto Otavaleño de Antropología

6LQ�OXJDU�D�GXGDV��OD�PD\RU�VDWLVIDFFLyQ�FLHQWt¿FD�GH�WRGD�OD�KLVWRULD�
del Instituto de Antropología de Otavalo, en cuanto a publicaciones que 
recogen sus propias investigaciones y las de sus asociados, la constituye la 
Colección Pendoneros, que nació como un proyecto de difusión de trabajos 
de investigación realizados a partir de 1975. Debieron ser, inicialmente, cinco 
volúmenes. En 1979, la circunstancia del aniversario del sesquicentenario de 
2WDYDOR�KL]R�TXH��FRPR�XQ�KRPHQDMH�D�OD�FLXGDG��VH�GXSOLFDUD�HO�Q~PHUR�GH�
OLEURV�TXH�GHEtDQ�LPSULPLUVH��6LQ�HPEDUJR��RWUR�KHFKR�GH�PD\RU�FRQQRWDFLyQ�
PRGL¿Fy�HO�SUR\HFWR��HO�VHVTXLFHQWHQDULR�GH�OD�5HS~EOLFD��HQ������

6H�HODERUy�HO�SUR\HFWR�TXH�¿My�HQ�FLQFXHQWD�HO�Q~PHUR�GH�OLEURV�TXH�
integrarían la ya para entonces llamada colección Pendoneros, volúmenes a 
los que se añadirían índices y bibliografías.

(O�FULWHULR�LQVWLWXFLRQDO�SDUD�HPSUHQGHU�HVWi�DXGD]�DYHQWXUD�KD\�TXH�
EXVFDUOR�HQ�OR�TXH�H[SUHVp�HQ������

Analicemos también la inminente realización de dos sesquicentenarios. Uno, 
que recuerda la vida ciudadana de Otavalo y otro que alude el punto de partida 
para una nueva situación jurídica, cuando a un pueblo grande le dijeron que 
KDEtDQ�GHFLGLGR�KDFHUOH�5HS~EOLFD��$�OR�PHMRU�SRU�HOOR��KDVWD�KR\��WUDVFRUGDGR�HO�
VHJXQGR��2�TXL]i�SRU�OD�LQQDWD�WHQWDFLyQ�GH�DOJXQRV�GH�QXHVWURV�KLVWRULDGRUHV�
GH�UHFRUGDUQRV�PiV�ODV�IHFKDV�GH�OD�FRQTXLVWD��FRQFHUWDMH�\�FRORQLDMH�TXH�ODV�
de rebelión e independencia, tal vez porque en aquellas fueron protagonistas 
gentes cuyos nombres merecieron estar el libro del recuerdo escrito, mientras 

1 7H[WR�LQFOXLGR�SDUD�OD�SXEOLFDFLyQ�GH�OD�YHUVLyQ�GLJLWDO�GH�OD�&ROHFFLyQ�3HQGRQHURV�>����@��
7RPDGR�RULJLQDOPHQWH�GH��&LVQHURV�$QGUDGH��3OXWDUFR����������Pensamiento Otavaleño. Aportes 
de dos grupos culturales al Ecuador del siglo XX���SS�����������(GLWRULDO�3HQGRQHURV��,2$�



en estas otras, los anónimos, gentes del pueblo que, en el mejor de los casos, 
PHUHFtDQ� FRQVWDU� HQ� H[SHGLHQWHV� MXGLFLDOHV�� >���@� 6L� DPERV� DFRQWHFLPLHQWRV�
van a servirnos para evaluar el camino andado y ayudar a perpetuarnos como 
pueblo, con compromisos ineludibles, bienvenidos los sesquicentenarios. Si, 
por lo contrario, los tornamos en celebración festiva intrascendente, no tienen 
sentido las recordaciones. Que sea un llamado para que todos los que puedan 
GDU�VX�DSRUWH�OR�KDJDQ�

(O�,2$�UHFRJLy�VX�SURSLR�UHWR��Pendoneros��DGHPiV�GH�KDEHU�VLGR�
HO� HVIXHU]R�HGLWRULDO�PiV�JUDQGH�HPSUHQGLGR�KDVWD� HQWRQFHV� �\� TXL]i�KDVWD�
KR\�� HQ� HO� FDPSR� HVSHFt¿FR� GH� OD�$QWURSRORJtD�� FXPSOtD�� SULQFLSDOPHQWH�� HO�
objetivo prioritario de dar una visión de conjunto respecto al área geocultural 
delimitada como los Andes Septentrionales o la Sierra Norte, como parte, a 
su vez, del proyecto mayor, el Atlas Cultural. Establecidos los lineamientos 
teóricos para la investigación, creadas la infraestructura institucional y sus 
unidades de apoyo y formados los equipos interdisciplinarios para someter a 
prueba el modelo elaborado en el interior del IOA, entre otros proyectos, se 
DUPy�XQR�GH�HVSHFLDO�LPSRUWDQFLD��OD�HODERUDFLyQ�GHO Atlas Cultural de la Sierra 
Norte, del que Pendoneros era una fase sustantiva.

$� ODV� FRQVLGHUDFLRQHV� WHyULFDV� UHIHULGDV� VH� DxDGtD� XQD� PiV�� HO�
trabajo interinstitucional que no solo permitiría un intercambio de conocimientos 
y experiencias, sino también una mayor aproximación al esfuerzo de integración 
regional y latinoamericana. Prueba del efecto positivo de esta iniciativa son los 
trabajos de investigación arqueológica efectuados con el grupo de la Universidad 
de Nariño, Colombia, y con el Instituto Interamericano de Etnomusicología y 
Folklore, con sede en Caracas.

Una poderosa circunstancia permitía soñar con el Proyecto 
Pendoneros��VH�HVWDED��VLPXOWiQHDPHQWH��SUHSDUDQGR�OD�JUDQ�HPSUHVD�FXOWXUDO�
Gallocapitán�\�HUD�H[FHOHQWH�RFDVLyQ�SDUD�DUPRQL]DU�OD�GREOH�PHWD��OD�FLHQWt¿FD�
\�OD�¿QDQFLHUD�

El proyecto Pendoneros pudo, igualmente, llevarse a cabo por la 
ampliación de los resultados obtenidos en la investigación, fuera a través de 
su propio equipo o gracias a la coparticipación de investigadores asociados, 
y porque se consideró “ la necesidad de que otros estudios referentes al 
iUHD� JHRJUi¿FD� R� ]RQDV� JHRFXOWXUDOHV� TXH� VLUYLHURQ� GH� UHODFLyQ� HVWXYLHUDQ�
LQFOXLGRV�DXQ�FXDQGR�KXELHVHQ�VLGR�HODERUDGRV�SRU�RWUDV� LQVWLWXFLRQHV�R�SRU�
otros investigadores”, puesto que “si buscábamos un conocimiento integral 
\� VDEtDPRV� SRU� UHODFLyQ� ELEOLRJUi¿FD� GH� OD� H[LVWHQFLD� GH� YDULRV� HVWXGLRV�
SXEOLFDGRV�HQ�RWURV� LGLRPDV�� HUD�REOLJDFLyQ� FLHQWt¿FD�HO� LQFRUSRUDUORV�� SXHV��
además, su difusión y conocimiento tenían que dar impulso a la continuación 
de los mismos”.



Con Pendoneros y, luego, con el Atlas Cultural, pretendíamos 
WDPELpQ�GDU�XQ�DSRUWH�SDUD�XQD�YLVLyQ�PiV�DPSOLD�\�FRKHUHQWH�GH�OD�³FRPSOHMD�
formación social” desarrollada en la referida zona geocultural. Una visión que 
incluía análisis sobre varias culturas englobadas en esa formación social y que, 
desde la diferentes ópticas de los especialistas y sus interpretaciones, eran 
elementos para intentar construir alguna vez, a manera de rompecabezas, y 
GHVGH�ODV�FRPSOHMLGDGHV�KRUL]RQWDO�\�YHUWLFDO�DQWHV�VHxDODGDV��XQD�DSUHFLDFLyQ�
GH�FRQMXQWR�VREUH�HO�KXPDQR�\�HO�KiELWDW�TXH�OR�FRELMy��\�VREUH� OD�UHVSXHVWD�
derivadas de la reciproca interacción, así como sobre la continuidad y los 
cambios que esa vivencia determinó y seguirá determinando.

La Colección, si bien nacía con cincuenta títulos, para cumplir sus 
objetivos debía “devenir en una serie interminable que siga agrupando el 
mayor número de trabajos inter y multidisciplinarios en el futuro”, puesto que 
HO�,2$�SODQHDED�³GRV�SUR\HFWRV�GH¿QLWLYRV�\�HVWDEOHV��3HQGRQHURV�FRPR�VHULH�
y Sarance como revista de divulgación. Cada nuevo volumen enriquecería 
el conjunto y sería la voz de aliento para los investigadores y para la propia 
institución”.

Pendoneros consiguió, además, presentar de cuerpo entero las 
FRQWUDGLFFLRQHV� TXH� VH� GDEDQ� HQ� QXHVWUR� SDtV� SRU� IDOWD� GH� XQD� FRKHUHQWH�
política cultural; reclamar en forma permanente un mayor conocimiento de 
nuestras culturas, un fortalecimiento cualitativo de la investigación, “un penetrar 
PX\�SURIXQGDPHQWH�HQ�HO�YLHQWUH�KLVWyULFR�GHO�(FXDGRU´��SHUR��SRU�RWUR� ODGR��
GHPRVWUDU� OD� QHJDWLYD� GH�HVWDPHQWRV�R¿FLDOHV� DO� TXHKDFHU� GH�HVRV�PLVPRV�
investigadores o a las instituciones que los forman o los patrocinan, a pesar de 
estar creados, teóricamente, para apoyarlas e impulsarlas.

3HQGRQHURV� GHPRVWUDUtD� �\� OR� KL]R�� OD� YDOLGH]� GHO� WUDEDMR� GH� ORV�
DQWURSyORJRV�HFXDWRULDQRV�\�GH�ORV�H[WUDQMHURV�TXH�KDQ�LQYHVWLJDGR�HQ�HO�SDtV��
aun cuando, llegado el momento, para las instancias burocráticas los estudios 
de Antropología fueran desatendidos porque “no ven con claridad que es en 
ese ámbito donde se logra la totalización del fenómeno multidimensional que 
representa la vida de las sociedades”.

Pendoneros fue para el IOA una enorme satisfacción académica, 
pero fue, a la vez, la posibilidad cierta para demostrar y denunciar un caso de 
piratería intelectual. El Banco Central del Ecuador, cuyo rol inicial se limitaba 
D�FR¿QDQFLDU�HO�FRVWR�GH�XQD�SDUWH�GH�OD�HGLFLyQ��DxRV�PiV�WDUGH��VLQ�GHFRUR�
alguno, asumió como suya la Colección, marginando al IOA.

Ello motivó un airado reclamo, en nombre del IOA y en mi propio 
QRPEUH��SXHVWR�TXH�QR�OH�DVLVWtD�UD]yQ�DOJXQD�DO�%DQFR�&HQWUDO�SDUD�KDFHU�VX\D�



la propiedad intelectual de la Colección, desconociendo la participación de la 
Institución y la mía como coautor y director de ella, así como la de los miembros 
del Comité Editorial, que realizaron con calidad ese esfuerzo, especialmente 
en lo que concernía a Segundo Moreno Yánez y a Juan Freile Granizo, entre 
RWURV��(O�WUiPLWH�GH�UHFODPDFLyQ�VLJXH�KDVWD�KR\�HO�FXUVR�SHUWLQHQWH�

6LQ� SXGRU� DOJXQR�� HQ� DFWR� GH� GHVKRQHVWLGDG� LQWHOHFWXDO� ÀDJUDQWH��
el Banco Central inscribió en el registro de propiedad intelectual la Colección 
Pendoneros como obra suya cuando de ella faltaban por editarse unos pocos 
volúmenes, cuyos manuscritos fueron conseguidos o proporcionados por el 
propio IOA. Los burócratas que así procedieron, por desconocimiento o mala 
IH��R�SRU�DPEDV�FRVDV��QR�KLFLHURQ�VLQR��FRPR�GLFH�2UWHJD�\�*DVVHW�³SHQVDU�
HQ�KXHFR���´��(VWH�SHQVDU�HQ�KXHFR�\�D�FUpGLWR��HVWH�SHQVDU�DOJR�VLQ�SHQVDUOR�
es, en efecto, el modo más frecuente de actuar de funcionarios de áreas de 
instituciones que, apartadas de los lineamientos de quienes las concibieron, no 
pueden mantener la capacidad creativa de aquellos y optan por una conducta 
truculenta y soterrada.

2UWHJD�\�*DVVHW�FODUL¿FD�HO�FRQFHSWR�DO�D¿UPDU�

“La ventaja de la palabra que ofrece un apoyo material al pensamiento 
WLHQH�OD�GHVYHQWDMD�GH�TXH�WLHQGH�D�VXSODQWDUOR�>SHUR�DXQTXH�KDFHUOR��
WUDQVLWRULDPHQWH�� FRQ¿HUD� OHDOWDG�� QXQFD� GDUi� OHJLWLPLGDG� D� XQ� DFWR�
LOHJLWLPR� FRPR� HO� GH@� XQ�%DQFR� HQ� TXLHEUD� IUDXGXOHQWD�� )UDXGXOHQWD�
porque cada cual vive con sus pensamientos y éstos son falsos, son 
YDFtRV��IDOVL¿FDQ�VX�YLGD��VH�HVWDID�D�Vt�PLVPR´��³(Q�WRUQR�D�*DOLOHR��
HVTXHPD�GH�ODV�FULVLV´��������



INDICE 

CAPITULO IV 

2. MEMBRANOFONOS: 

2.0. 
2.1. 
2.1.1. 
2.1.2. 
2.1.3. 
2.2. 
2.2.1. 
2.2.2. 
2.2.3. 
2.2.3.1. 
2.2.4. 
2.2.5. 

Tambores indígenas ...................... . 
Tambores de un parche ................... . 
Zambomba ............................. . 
Pandereta y Pandero ...................... . 
Cununo ............................... . 
Tambores pequeños ...................... . 
Tambores pequeños ...................... . 
Tambores medianos ...................... . 
Tambores grandes ........................ . 
Bombo ................................ . 
Tambor redoblante ....................... . 
Bomba ................................ . 

CAPITULO V 

3. CORDOFONOS 

3.0. 
3.1. 
3.2. 

Cordófonos simples y compuestos ........... . 
Tumank o Tsayántur ..................... . 
Violín ............................... ••• 

Págs. 

11 
70 
70 
95 
121 
165 
179 
182 
185 
188 
191 
193 

251 
296 
314 



3.2.1. 
3.3. 
3.4. 
3.5. 
3.6. 
3.7. 

Keer o K itiar ........................... . 
Violín indígena y mestizo ................. . 
Guitarra ............................... . 
Requinto .............................. . 
Bandolín .............................. . 
Arpa ............................ • ... ••• 

CAPITULO VI 

4. AEROFONOS: 

4.0. 
4.1. 
4.1.1. 
4.1.2. 
4.1.3. 
4.1.4. 
4.2. 
4.2.1. 
4.2.2. 
4.2.3. 
4.2.4. 
4.2.5. 
4.2.6. 
4.2.7. 
4.2.8 
4.2.9. 
4.2.1.0. 
4.2.1.1. 
4.2.1.2. 
4.2.1.3. 

Historia ............................... . 
Aerófonos libres ......................... . 
Zumbambico y Wemash ................... . 
Piedra voladora .......................... . 
Látigo zumbador ........................ . 
Cerbatana y Bodoquera ................... . 
Aerófonos de válvula ..................... . 
La bocina .............................. . 
Caracol ................................ . 
Cuerno o cacho .......................... . 
Tunda ................................. . 
Flautas traveseras ........................ . 
Pingullo ............................... . 
Pífano ................................ . 
Chirimía ............................... . 
Wajía ................................. . 
Yakuch ................................ . 
Piat ....................... · · .. · · · · · · · · · 
Píapía ............................. •. • • • 
Rondador .............................. . 

ANEXOS 

314 
328 
349 
386 
397 
427 

501 
535 
535 
540 
541 
541 
541 
552 
561 
567 
582 
597 
609 
617 
618 
619 
619 
620 
620 
620 

Instrucciones para la mejor conservación de instrumentos 637 
Anotaciones bibliográficas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 641 
Datos técnicos de campo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 645 



Láminas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 653 
Transcripciones rítmicas y musicales ................ . 
Indice bibliográfico al capítulo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 655 



CAPITULO CUARTO 

2. MEMBRANOFONOS 

El sonido es producido por la membrana (s) o parche (s) 
estirados rígidamente. Se ponen en vibración y produ­
cen el sonido o el ruido. Estos son golpeados o frota­
dos. La membrana vibra por golpe, por frotación o por 
punteo de una cuerda que trasmite sus vibraciones al 
cuero. 

20 TAMBORES INDIGENAS 

2.0.1. HISTORIA 

Los tambores tuvieron una connotación específica den­
tro del quehacer de las grandes culturas. Existieron, de 
acuerdo a documentos, tres clases de tambores: los 
grandes destinados a la guerra y a dar señales; los 
medianos a las festividades; y, los pequeños al tra­
bajo. A este respecto, el Padre Bemabé Cobo, dice: "El 
instrumento más general es el tambor, que ellos lla­
man HUANCAR. Los hacían grandes y pequeños, de 
un tronco hueco y tapado por ambos lados con cuero 
de llama, como pergamino, delgado y seco. Los mayo-

11 



res son como nuestras cajas de guerra, pero más lar­
gos y no tan bien hechos; los menores como una cajita 
de conserva y los medianos como nuestros 
tamboriles". 1 

Es de gran interés el dato, ya que a través de él encontra­
mos la designación del tambor con el nombre de HUANCAR. 
Al respecto, Isabel Aretz, al hablar de los membranófonos en 
su libro: "El Folclore Musical Argentino", anota: "Este instru­
mento, la caja, llamada así en todo el noroeste, recibe el 
nombre de TAMBOR en la Rioja. Además, en Jujuy suele 
designarse con el nombre quichua de TINYA o con el aimara, 
más raro, de UANCAR". 2 

Es importante ir encontrando los nombres propios de 
los instrumentos musicales para devolver sus antiguas deno­
minaciones a los tambores y, por ende, a las persistencias y/o 
supervivencias culturales. Estas culturas y las nuestras debe­
rían retomar los nombres propios de sus instrumentos y no 
los que han dejado por herencia los conquistadores espa­
ñoles. 

En nuestro trabajo, las fuentes de referencia histórica 
son: los monumentos arqueológicos, los antiguos códices, 
los cronistas, los viajeros, los escritores que -de una u otra 
manera- han tratado, directa o indirectamente el tema y las 
investigaciones en las persistencias y/ o supervivencias cul­
turales, como comprobación de constantes y variantes de los 
instrumentos musicales. 

los tambores, serán tratados desde diferentes puntos 
de vista a partir de evidencias arqueológicas, pasando por los 
ritos funerarios, festivos, guerreros, etc., hasta las funciones 
que desempeñan actualmente. 

En las persistencias culturales encontramos una gran 
variedad de tambores con connotaciones específicas. Todos, 

COBO, Bernabé: "Historia de las Indias"; en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 
Madrid, 1969; pág. 149. 

2 ARETZ, Isabel: "El Folclore Musical Argentino"; Ed. Ricordi Americana, Buenos Aires, 
Cuarta Edición; 1952; pág. 51. 

12 



en la Sierra, están destinados a los ritos festivos y, en los 
micro grupos culturales, a más de los ritos festivos, a la 
guerra y a dar señales. Los nombres encontrados son: "tam­
boril", "tambora", "tambor", "bombo" y "caja"; en el Orien­
te: "tampur"; en la Costa, micro grupo cultural afro: "cunu­
no", "caja" y "bombo"; y en el macro grupo mestizo­
hispano-hablante: "zambomba", "pandereta y/ o pandero", 
"tambor militar" y "bombo". 

2.0.2. REFERENCIAS ARQUEOLOGICAS 

Uno de los argumentos básicos -como punto de 
apoyo- para la comprobación de constantes y variantes en 
la organología, son los argumentos arqueológicos. Las pie­
zas encontradas se remontan a la edad que los arqueólogos 
dan de acuerdo a la comprobación de datación. Ellos nos 
muestran una clasificación, tomando en cuenta el color del 
barro, es decir, de la pasta, con ello establecen una tipología 
hecha sobre materiales obtenidos en capas estratigráficas y, 
además, indican, a grandes rasgos, la evolución de la cerá­
mica. 

Los alfareros ecuatorianos de la "sierra norte", se dis­
tinguieron en la producción entre otras, de las figurillas, las 
cuales son esculturas menores y representan a individuos y 
costumbres de la época, concebidas realísticamente y con un 
buen dominio de las técnicas cerámicas. "Ellas pueden clasi­
ficarse por el barro empleado, por la producción, por la temá­
tica y por la función". 3 

Las figurillas revelan una función, unas son silbatos, 
otras son sonajas y algunas son ocarinas, las cuales parecen 
estar asociadas a la música y festividades de aquellos tiem­
pos, aun cuando parece que también fueron hechas con fines 
funerarios, pues, por regla general, todos los entierros po­
seen figurillas depositadas unas en calidad de ofrendas y 

3 PIÑA CHAN, Román: "Jaina"; Instituto Nacional de Antropología e Historia; Ed. Litoarte; 
México, 1968; pág. 65. 

13 



otras ligadas a creencias religiosas. 
Los entierros se dividen en grandes grupos: entie-

rros infantiles dentro de amplias tinajas o urnas funerarias; y, 
entierros de jóvenes y adultos depositados en tinajas o direc­
tamente en el suelo. los primeros, los entierros infantiles, se 
encuentran a profundidades variables. Estos eran deposita­
dos en posición fetal. Junto a ellos se encuentran piezas u 
ofrendas, como: silbatos, puntas de proyectil, navajas de 
obsidiana, conchas, caracoles marinos, cuentas, collares, se­
llos, flautas y otras piezas. Los segundos entierros pertene­
cen a los jóvenes y adultos, unos depositados en posición 
fetal y otros directamente en el suelo. El cadáver era colocado 
en forma de bulto atado o ligado, acompañado de ofrendas y 
figurillas. 

Nuestro objetivo principal es dar a conocer que en estos 
entierros se encuentran evidencias que nos demuestran la 
existencia de instrumentos musicales, los cuales representan 
a personas y objetos que utilizaban en esos tiempos. Esto 
confirma la evidencia de constantes y variantes a través de las 
grandes culturas en las persistencias y/ o supervivencias cul­
turales." Así, produjeron silbatos de las más variadas formas, 
flautas rectas o con cabezas animales en un extremo, 
sellos, máscaras y cilindros de barro, huecos, pero en uno de 
cuyos extremos se ponía un de cuero y servía como 
tambor musical". 4 Hablando de los cilindros de barro, 
podemos decir que existieron estos instrumentos y fueron 
construidos de materiales orgánicos, como: madera y cuero. 
El material aditivo a los cilindros, los parches cuero, no 
pudieron perdurar a través de tiempos por razones obvias 
de descomposición. 

Sin embargo, podemos reafirmar nuestra tesis de cons­
tantes y variantes, como comprobación de los hechos cultu­
rales, por medio de piezas arqueológicas encontradas en 
excavaciones como prueba irrefutable de la existencia de 

4 PIÑA CHAN, Román: "Jaina"; Instituto Nacional de Antropología e Historia; Ed. Litoarte; 
México, 1968; pág. 124. 

14 



instrumentos musicales. Así, autor de la "Historia General 
de la República del Ecuador", manifiesta: "Esta figura repre­
senta un vaso barro, al se le ha dado la forma de un 
indio, sentado en el suelo. Fácil es observar que se ha figura­
do un músico en actitud de estar tocando un tambor: tiene 
entrambas manos como alienta sobre el tambor; al 
pecho trae colgada una flauta pan, formada de cinco tubos 
desiguales"; más abajo continúa: " ... el tamaño de él corres­
ponde a un la figura lo representa en la lámina; 
fue encontrado en el territorio de Mira, en la provincia de 
lmbabura". 5 

TAMBOR ARQUEOLOGICO: Vaso barro. Un indígena sentado en el 
suelo, tiene entrambas manos como alienta. 

5 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia de la República del Ecuador". Vol. l; Imp. "Casa 
de la Cultura Ecuatoriana"; Quito, 1969; págs. 659-660. 

15 



Kauffman, en su "Manual de Arqueología Peruana", 
dice: "Entre los cerámicos escultóricos llama sobre todo la 
atención los tan famosos huaco-retratos; que representan 
cabezas de personajes magistralmente interpretados en arci­
lla, tales como instrumentos musicales: copias en cerámica 
de instrumentos originalmente fabricados en distinto mate­
rial: el pututo o caracol marino, usado como trompeta; flau­
tas de pan; trompetas cuyas bocinas rematan en cabezas 
escultóricas zoomorfas; y, un hombre tocando tinya o 
tamborcito",6; más adelante añade: "Los instrumentos mem­
branófonos estaban construidos por tambores, hechos de 
cuero de llama y, en algunos casos, de pellejo humano extraí­
do de un enemigo. Los tambores chicos o TINYAS, se usaban 
sobre todo para animar las labores del campo; se tañían por 
mujeres y varones. La figurilla F-421 es un hombre tocando 
un tamborcito; y, en la figurilla F-370 un hombrecillo tocando 
con la mano derecha. Pertenecen a la esfera mochica 
temprano".7 Demuestran, una vez más, la existencia de tam­
borcillos en las grandes culturas. 

Olaf Holm, en La Tolita, Esmeraldas, ha encontrado una 
figura de un indígena portando un tambor en su brazo dere­
cho. Las descripciones de la pieza son: "figura-pito, de barro, 
mide 7 cm. x 5 cm., color gris ocre, tambor bajo el brazo 
derecho, sin fecha de hallazgo ni datación; Esmeraldas, La 
Tolita".ª Este dato nos demuestra, una vez más, la existencia 
de membranófonos en las grandes culturas. 

2.0.3. RITOS FUNERARIOS 

Gran variedad de tambores y otros instrumentos se 
encontraban presentes en los ritos funerarios, unos para dar 

6 KAUFFMAN DOIG, Federico: "Manual de Arqueología Peruana"; Ed. Peisa; Lima, 1973; 
pág. 299. 

7 Op. Cit., pág. 537. 

8 ZELLER, Richard: "Instrumentos y Música de la Cultura Guangala"; Publicaciones Ar-
queológicas; Ed. Cromos y Segura; Guayaquil; pág. 76. 

16 



señales y otros para acompañar y recordar el mes o aniversa­
rio del difunto. 

Los ritos funerarios estaban sujetos al estado y condi­
ción del muerto. En su forma externa no eran iguales; uno 
correspondía al esplendor y boato del rey y/ o cu raca y otro al 
de un muerto normal y corriente. El cacique, el señor, era 
depositado en una pieza grande y junto a él colocaban joyas, 
vasos de su servicio, vestidos con que se cubría y todos los 
adornos que usabbba en sus fiestas. El mismo servicio tenía 
de muerto que de vivo. Delante de él ponían sus comidas, sus 
bebidas y todo cuanto a él le agradaba. El cuerpo era llevado 
en andas por donde él solía recorrer. Además, existían muje­
res que iban cantando en tono triste las grandezas y virtudes 
del rey muerto. 

Garcilaso de la Vega, anota: "Lo mismo se hacía en cada 
provincia de las del imperio, procurando cada señor de ella 
que por la muerte de su inca se hiciese el mayor sentimiento 
que fuese posible. Con estos llantos iban a visitar los lugares 
donde aquel rey había pasado en aquella tal provincia, en el 
campo caminando o en el pueblo para hacerlos alguna mer­
ced, los cuales, puesto como se ha dicho, tenían gran venera­
ción: allí eran mayores los llantos y alaridos, y en particular 
recitaban la gracia, merced o beneficio que en aquel tal lugar 
los había hecho"; más adelante prosigue: 1'En una provincia 
de las que llaman Quechua vi que salían una gran cuadrilla al 
campo a llorar a su curaca". 9 

En estos ritos, los instrumentos musicales estaban pre­
sentes. Sonaba el tambor grande dando señales de muerte y 
los tambores rituales acompañaban el cortejo fúnebre. 

Gerónimo de Mendieta en su "Historia Eclesiástica In­
diana", relata: "Todas sus mujeres y parientes y amigos y 
señores que allí-en el templo-se hallaban, al tiempo que lo 
llevaban a enterrar, lo iban llorando. Algunos otros iban can-

9 DE LA VEGA, Garcilaso: "Comentarios reales de los Incas"; Madrid; Ed. Atlas; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Tomo 11; 1963; pág. 200. 

17 



tando; mas en este acto no tañían atabales1°, aunque tienen 
siempre de costumbre no cantar sin tañer juntamente 
atabales. 11 

Jacinto Jijón y Caamaño, al hablar de la Cultura Caran­
qui, refiere: "Enterraban con el señor, algunas de sus esposas 
y las que sobrevivían se cortaban el pelo y hacían grandes 
lloros durante un año". 12 "Tiene gran cuidado, anota el autor 
de la "Antropología Prehispánica del Ecuador", en hacer sus 
arreetos a cantares, ordenadamente asidos los hombres y 
mujeres de las manos y andaban a la redonda, al son de un 
tambor, recordando en sus cantares y endechas las cosas 
pasadas, siempre bebiendo hasta quedar muy 
embriagados" .13 

De Pedro Cieza de León, en "La Crónica del Perú", se 
lee: "En muchos términos, desta ciudad de Puerto Viejo ha­
cen para enterrar los difuntos unos hoyos muy hondos, que 
tienen más talla de pozos que de sepulturas; y cuando quie­
ren meterlos dentro, después de estar bien limpio de la tierra 
que han cavado, júntase mucha gente de los mismos indios, 
adonde bailan y cantan y lloran, todo en un tiempo, sin olvi­
dar el beber, tañendo sus atambores y otras músicas más 
temerosas que suaves, y hechos estas cosas, y otros a uso de 
sus antepasados meten al difunto dentro destas sepulturas 
tan hondas; con el cual, si es señor o principal, ponen dos o 
tres mujeres de las más hermosas y queridas suyas y otras 
joyas de las más preciadas, y con la comida y cántaros de su 
vino de maíz las que les parece". 14 El mismo autor de las 

10 ATABAL: Del árabe at taba!, el tímpano. Tamborcillo o tamboril que suele tocarse en 
fiestas o sitios fúnebres. D.R.A.L., pág. 135. 

11 MENDIETA, Gerónimo de: "Historia Eclesiástica Indiana"; 1956; Pub. por J. García 
lcazbalceta; México, 1870; Libro 11, Cap. XXV; págs. 127-128. 

12 JIJON Y CAAMAÑO; Jacinto: "Antropología Prehispánica del Ecuador"; Ed. La Prensa 
Católica; Quito, 1952; pág. 392. 

13 Op. Cit.; pág. 392. 

14 CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; Ed. Atlas; Vol. 11; tomo XXVI; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1947; págs. 404-405. 

18 



"Crónicas del Perú", en otro lado anota: "Adoran al sol, y 
cuando se mueren los señores les hacen sepulturas grandes 
en los cerros o campos, adonde los meten con sus joyas de 
oro y plata y armas y mujeres vivas, y no las más feas. Tienen 
gran cuidado, de hacer sus arietas o cantares ordenadamen­
te, asidos los hombres y mujeres de las manos, y andan a la 
redonda a son de un atambor, recontando en sus cantares y 
endechas las cosas pasadas". 15 Más adelante dice: "Y cuando 
los señores morían, se juntaban los principales del valle y 
hacían grandes lloros, y muchas de las mujeres se cortaban 
los cabellos hasta quedar sin ningunos y con atambores y 
flautas salían con sones tristes cantando por aquellas partes 
por donde el señor solía festejarse más a menudo para provo­
car a llorar a los oyentes". 16 

Todo esto nos demuestra el lugar que ocuparon los 
tambores dentro de los ritos funerarios. Este rito era seguido 
por los nobles y por el pueblo en general. 

2.0.4. REFERENCIAS GUERRERAS: 

Curt Sachs da una hojeada general e interpretativa del 
instrumental americano; entre los membranófonos cita al 
tambor de "tronco perforado y de parche con soporte de 
pies", añade que pertenece a "una fase muy temprana de 
evolución".17 Este tambor fue utilizado para dar _señales de 
guerra, de festividades y de muerte. La guerra y la cacería 
humana se realizaban al son de tambores y flautas. Utilizaban 
un ritmo determinado para congregar a la gente, como más 
abajo probaremos. 

González Suárez, en su obra: "Historia General de la 
República del Ecuador", hablando de las naciones andinas 

15 Op. Cit.; pág. 394. 

16 CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; Ed. Atlas; Vol. 11; tomo XXVI; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1947; pág. 416. 

17 SACHS, Curt: "The History of Musical lnstruments"; New York, 1940; pág. 196. 

19 



ecuatorianas, manifiesta: "Usaban también grandes tambo­
res de madera, tomados de gruesos troncos de árboles ahue­
cados artísticamente; pero, estos tambores no eran portáti­
les, sino que siempre estaban fijos en el mismo puesto, para 
lo cual lo suspendían en el aire apoyándolos en dos 
maderos". 18 Seguramente, era costumbre en todas las nacio­
nes ecuatorianas el uso de tambores de guerra, los cuales se 
suspendían en el aire para congregar a la gente. Los ritmos de 
estos tambores eran diferentes. De acuerdo a nuestras inves­
tigaciones en las persistencias culturales, unos eran para la 
guerra, otros para las festividades y otros para la muerte. 1 

Gonzalo Fernández de Oviedo, confirma el dato traído 
por González Suárez, anotando: "En los arietas e cantares 
usan los mesmos atambores que dije, de palo huecos, en el 
libro V, e también otros que hacen encorados de cueros de 
venados o de otros animales. E hácenlos sobre cajas de ma­
dera de un pedazo o tronco-cóncavo de un árbol, tan gordo o 
tan grande como lo quieren. E hacen unos portátiles, que los 
pueden llevar un hombre, como un tamborino o atambor, e 
otros tan grandes que son menester cinco o seis hombres a 
llevar de llevar de una parte a otra; e aquestos tales tiénenlos 
colgados en la casa del "tiba" o "saco", e allí los tañen en una 
de dos maneras: o en los arietos e fiestas e borracheras que 
hacen y cuando el casique quiere por su mano matar algún 
principal, tañen primero aquel grande atambor, para que se 
junten todos los del pueblo a ver su justicia, e sirve como de 
campana de consejo". 19 Este dato de Oviedo confirma nuestra 
tesis de la existencia de tres clases de tambores: de guerra, 
festivos y funerarios. Los grandes han sido usados en las 
guerras y para hacer justicia; los medianos para sus fiestas; y, 

18 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 110. 

PINCHUPA, Tanto: 70 años; Kenkuin; Prov. de Morona Santiago; Sucúa; cf. Ficha 51-P. 

19 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias": Biblioteca 
de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. 111; Cap. XXIX; Madrid, 1959; pág. 327. 

20 



los pequeños para el trabajo, como más abajo describiremos. 
Además, da algunas evidencias de los materiales empleados 
para su construcción como también hace entrever su función 
específica. 

Antes de la conquista y después de ella, ha existido el 
uso de este instrumento; así, "cuando Pizarro abordó la isla 
Puná, el cacique Tumbalá le salió a recibir con música de 
atabales, con danzas y otros aparatos de fiesta, acaso para 
desvanecer la sospecha de traición que en el ánimo del capi­
tán extranjero pudo haber infundido el dominio de los intér­
pretes tumbecinos". 2º Los tambores fueron y son signo de 
fiestas y de guerra. En la guerra resonaron y dieron vigor a 
conquistados y a conquistadores. El mismo autor, anota: "La 
vocería y halgazara de las tropas, los toques penetrantes de 
sus quipas y bocinas, el son ronco y monótono de innumera­
bles tambores de guerra, el choque de unas armas con otras, 
el galopar de los caballos que iban y venían discurriendo por 
todas partes, y como nadando de un lado a otro en ese 
océano de indios". 21 

En la guerra, antes y después de ella, resonaron los 
tambores. Acometieron con tambores y se retiraron al son de 
los mismos. El capitán Bernal Díaz del Castillo, habla al res­
pecto: "Y luego mandaron poner fuego a los carrizos y co­
menzó a arder y se fueron callando sin más nos hablar, y los 
que estaban apercibidos en los escuadrones empezaron a 
silbar y a tañir sus bocinas y atabalejos". 22 Prosigue más 
adelante: "Ya que era de día claro, vimos venir por la costa 
muchos más escuadrones guerreros con sus banderas tendi­
das y penachos y atambores y con arcos y flechas y lanzas y 
rodelas y se juntaron con los primeros que habían venido la 

20 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 889. 

21 Op. Cit. pág. 999. 

22 DIAZ DEL CASTILLO, Berna!.: "Verdadera Historia de los sucesos de la Conquista de la 
Nueva Esp11ñ11"; en Biblioteca de Autores Españoles; Tomo XXVI; Ed. Atlas; Madrid, 
1947; Vol. 11; pág. 3. 

21 



noche antes". 23 

Cieza de León, refiriéndose a la guerra, dice: "Las armas 
que tienen estos indios son dardos, lanzas, hondas, tiraderas 
con sus estolicas; son muy grandes voceadores; cuando van 
a la guerra llevan muchas bocinas, atambores y flautas y 
otros instrumentos''.2' 1 Si están en guerra o salen para ir a ella 
salen con "instrumentos de bocina y atambores y flautas". 25 

Don Alvear Núñez Cabeza de Vaca, también relata en 
sus viajes de conquista que una noche: "andando en esto, 
vimos toda la noche, especialmente al medio de ella, mucho 
estruendo y gran ruido de voces y gran sonido de cascabeles 
y de flautas y atamborinos y otros instrumentos, que duraron 
hasta la mañana". 26 

José de Oviedo y Baños, describe los instrumentos que 
los indios llevaban a la guerra y los que utilizaban en ésta: 
"pues en breve se empezaron a oír confusos alaridos que, 
mezclados con el estruendo de los tambores y el resonar de 
los fotutos, llenaban de horror el aire, pues parecía que se 
conjuraba el mundo entero contra aquella corta escuadra de 
españoles". 21 

Los tambores fueron fieles compañeros de los indios 
durante sus guerras. Todos los cronistas relatan el uso y 
función de los mismos. Oviedo, ratifica el dato: "E traían sus 
atambores e juntaban gente"; 28 prosigue: "En sus batallas o 

23 DIAZ DEL CASTILLO, Berna!; "Verdadera Historia de los sucesos de la Conquista de la 
Nueva España"; en Biblioteca de Autores Españoles; Tomo XXVI; Ed. Atlas; Madrid, 
1947; Vol. 11; pág. 4. 

24 CIEZA DE LEON, Pedro: "Crónica del Perú"; en Biblioteca de Autores Españoles; Tomo 
XXVI; Ed. Atlas; Madrid, 1947; Vol. 11; pág. 371. 

25 Op. Cit.; pág. 376. 

26 NUÑEZ CABEZA DE VACA, Alvear: "Naufragios de Alvear Núñez Cabeza de Vaca y 
relación de jornada que hizo en la Florida con el Adelantado Pánfilo Narvaez"; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Tomo XXII; Ed. Atlas; Madrid, 1946; Vol. l; pág. 518. 

27 OVIEDO Y BAÑOS, José de: "Historia de la Conquista y Población de la Provincia de 
Venezuela"; en Biblioteca da Autoras Españoles; Ed. Atlas; Tomo CVII; Madrid, 1965; 
Vol. 111; pág. 72. 

28 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; en Biblio-
teca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. V; Cap. XII; Madrid, 1959; pág. 292. 

22 



guerras usan los indios muchas trompetas e gaitas, o ciertos 
instrumentos musicales que suenan muy al propósito como 
gaitas e atambores e rabeles". 29 Garcilaso de la Vega en "Co­
mentarios Reales de los Incas", refiere: "y al romper del alba 
del día siguiente mandó tocar auna, la cual dieron los indios 
con mucha mayor vocería y ruido de trompetas y atamboresy 
otros muchos instrumentos semejantes que otras veces"; 30 

en otro lado, comenta al respecto: "Y luego en siendo de día 
armaron sus escuadrones, y con grandísima grita, y vocería, y 
sonido de trompetas y atabales, bocinas y caracoles, camina­
ron los unos contra los otros". 31 

"Llegados los ejércitos a aquel lugar, dice el autor de 
"Apologética Historia": el capitán general hacía, señal que 
arremetiecen, con un caracol grande que suena como una 
corneta; en otras partes con un atabal chequito que lleva 
consigo al hombro, y con otros instrumentos de huesos de 
animales o de pescados que hacen algún sonido, de los cua­
les también usan para el recoger, por señal". 32 En otro lado, 
apunta: "Desde a un rato, tañen sus bocinas o cuernos y 
atambory con gran grita lléganse a la mar de la manera que 
antes"; 33 continúa: "doscientos indios arremetieron con gran 
furia contra los barcos, metidos en la mar hasta la cinta 
esgrimiendo con sus varas, tañendo bocinas y un atambor, 
mostrando querer defender la entrada en sú tierra de gente a 
ellos tan extraña". 34 

Berna! Díaz del Castillo, en su obra "Conquista de la 

29 Op. Cit.; pág. 239. 

30 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Tomo 11; Madrid, 1963; pág. 277. 

31 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Tomo 11; Madrid, 1963; págs. 172-173. 

32 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apologética Historia"; en Biblioteca de Autores Espa-
ñoles; Ed. Atlas; Tomo 111; Madrid, 1958; pág. 223. 

33 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Historia de las Indias"; en Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Vol. 11; Madrid, 1961; pág. 60. 

34 Op. Cit.; pág. 60. 

23 



Nueva España", trae algunos datos sobre el tema que nos 
ocupa: "Luego comenzaron muy valientemente a nos flechar 
é hacer sus señas con sus atambores para que todos sus 
escuadrones apechuga en con nosotros"; 35 "Y como oyó las 
escopetas que tiraban y el gran ruido de atambores y trompe­
tillas, y voces é silbos de los indios, bien entendió que esta­
ban revueltos en guerras". 36 En muchos otros sitios, describe 
las guerras y el uso de "atambores"y "trompetas" ;37 "caraco­
les y atabales"; 38 "atambores e trompetillas" 39 y varios otros 
atabalejos y caracoles y cornetas y otro como trompetas". 40 

2.0.5. TAMBORES COMO TRIUNFO DE GUERRA 

Pedro Cieza de León, en "La Crónica del Perú", narra los 
instrumentos que usaban los indios en tiempos de guerra, 
como son "bocinas", "atambores" y "flautas"; y, anota: "Lle­
vaban recios cordeles para atar a los que los tomaban como 
rehenes". 41 

Garcilaso de la Vega, en "Comentarios Reales de los 
Incas", refiere: "Fueron belicosos; a los que prendían en la 
guerra desollaban; unos pellejos henchían de ceniza y los 
ponían en un templo por trofeos de sus hazañas; y otros 
pellejos ponían en sus atambores, diciendo que sus enemi­
gos se acordaban viendo que eran de los suyos y huían en 
oyéndolos". 42 

35 DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Conquista de Nueva España"; en Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Volumen 11; Madrid, 1947; pág. 26. 

36 Op. Cit.; pág. 27 

37 Op. Cit.; pág. 56 

38 Op. Cit.; pág. 162 

39 Op. Cit.; pág. 28 

40 Op. Cit.; pág. 187 

41 CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; en Biblioteca de Autores Españoles; 
Vol. 11; Ed. Atlas; Madrid, 1947; pág. 373. 

42 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Tomo 11; Madrid, 1963; Ed. Atlas; pág. 206. 

24 



Los tambores hechos del pellejo de los enemigos tenían 
algunas connotaciones: como trofeo de guerra, sentido míti­
co y como instrumento musical. Veamos qué dicen los cronis­
tas e historiadores sobre este asunto: 

González Suárez en su "Historia General del Ecuador", 
narra: "Se asegura que Rumiñahui dio muerte a algunos de 
los miembros de la familia real y principales del reino y que el 
indio Quillizcacha, hermano de Atahualpa, después de asesi­
narlo, le sacó los huesos y del pellejo seco formó un "atambor 
militar". 43 De este documento se desprende que los indios de 
sangre real y los enemigos de condición especial estaban 
destinados, por decreto y/ o tradición, a que fueran hechos 
tambores de sus pellejos. Ei material o materiales de cons­
trucción fueron diversos; mas, la función de los tambores era 
inalterable de acuerdo a la vigencia de la tradición. 

Zárate confirma el dato de que los indios de linaje real, 
estaban destinados a que fueran hechos tambores de sus 
pellejos. Así, en la historia del Perú refiere: "Estando borra­
chos los capitanes que habían traído el cuerpo, los mató a 
todos y entre ellos aquel lllescas, hermano de Atabaliba, al 
cual hizo desollar vivo y del cuero hizo un atambor, quedando 
la cabeza colgada en el mismo atambor". 44 Sarmiento de 
Gamboa confirma el dato al decir: " ... y por esto Guayna 
Capac lo mandó desollar y hacer de su cuero un atambor". 45 

González Suárez parece haber tomado el dato de Garcilaso de 
la Vega, cuando manifiesta: "Pues como Rumiñahui viese los 
capitanes y curacas caídos sin sentido alguno, los degolló 
todos y entre ellos al maese de campo Challcuchima, y a 
Ouillizcacha, y a los muchachos y muchachas hijos de 

43 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 1007. 

44 ZARA TE, Agustín de: "Historia y descubrimiento de la conquista de la provincia del Perú 
y de las guerras y casos señalados en ella"; en Biblioteca de Autores Españoles; Tomo 
XXVI; Ed. Atlas; Madrid, 1947; pág. 480. 

45 GAMBOA, Sarmiento de: "Historia Indica"; en Biblioteca de Autores Españoles; Vol. IV; 
Ed. Atlas; Madrid, 1965; pág. 263. 

25 



Atahuallpa, porque no quedase quien le fuese bando contra­
rio. Y para que su rebelión sonase y atemorizase más, desolló 
a Quillizcacha, y con el pellejo cubrió una caja de atambor de 
guerra, y en ella dejó colgada la cabeza, que no quiso quitarla 
porque viesen cuya era el pellejo y la crueldad se viese al 
descubierto". 46 

Estos datos encontrados en Cronistas e Historiadores 
demuestran y confirman la tradición de los tambores de gue­
rra hechos con cuero o pellejo humano. Entre otros casos, 
dice Enrique de Vedía: "Rumiñahui, que con cinco mil hom­
bres huyó de Cazamalca cuando Atabal iba fue preso, caminó 
derecho al Quito, y alzóse con él, barruntando la muerte de su 
rey. Hizo muchas cosas como tirano. Mató a 11/escas porque 
no le impidiese su tiranía, yendo por los hijos de Atabaliba, su 
hermano de padre y madre, y a rogarle mantuviese lealtad y 
paz y justicia en aquel reino. Desolló/e, y hizo del cuero un 
atambor, que no hacen más los diablos". 47 También Gonzalo 
Fernández de Oviedo en su "Historia General y Natural de las 
Indias" en repetidas ocasiones trae el dato de los tambores 
hechos con pellejo humano: "Mas, por ser cosa muy notable 
hacen los hombres atabales o ser los hombres atabales"; 48 

más adelante relata: "Dicen que Zisca, estando enfermo, fue 
preguntado dónde le enterrarían, e respondió que le desolla­
sen después de muerto, y echasen la carne a las aves e 
bestias, e del cuero hiciesen un atabal, y le llevasen ante si, 
como capitán, cuando fuese a pelear, e que oyendo los ene­
migos el son del atabal huirían".4$ En otro lado confirma el 
dato traído por todos los cronistas: "Atabaliba estando preso, 
envió por ellos a un hermano suyo, y éste, no queriéndoselos 

46 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Vol. 111; Madrid, 1960; Ed. Atlas; pág. 84. 

47 VEDIA, Enrique de: "Historiadores Primitivos de Indias"; en Biblioteca de Autores Espa-
ñoles; Ed. Atlas; Madrid, 1946; Vol. I; pág. 234. 

48 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; en Biblio-
teca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1959; Vol. I, cap. XXX; pág. 188. 

49 Op. Cit.; pág. 188. 

26 



dar, le mató e le hizo sacar todos los huesos por cierta parte, 
quedando el cuerpo entero, e lo hizo atabal: de tal manera, 
que la parte del atabal, o, mejor diciendo, atambor eran las 
espaldas e la otra parte era la barriga".w Luego, el mismo 
autor relata el número de tambores coleccionados por los 
valerosos capitanes de esta zona. Es interesante el dato que 
proporciona: "Entre otros casos, dice el autor de la "Historia 
General y Natural de las Indias", le pregunté por el atabal o 
atambor que es dicho, y me dijo que él había visto el mismo 
atabal, e que era muy gran verdad haber así pasado como es 
dicho y me dijo más: que lo tal es cosa muy usada en aquellas 
partes, e que vido en una población principal, llamada Lile, 
que es en la Gobernación de Popayán (la cual está en dos 
grados y medio, desta parte de la línea equinoccial), en solo 
tres casas, seiscientos e ochenta atabales semejantes al que 
es dicho. E aquestos tales instrumentos de música, hacen de 
los enemigos que vencen o pueden haber; e cuanto más 
valeroso es el capitán o señor de aquellos que en aquellas 
partes tienen señorío, tanto es mayor el número que tienen 
de tales atabales, e es un gran testimonio de su esfuerzo e 
crueldad, de la cual muchos se precian". Y ningún atabal de 
los que de otros animales se hacen, les aplace ni otra música 
han por tan suave e grata a sus orejas, como aquesta". 51 

He aquí, a grandes rasgos, la constante de la tradición 
guerrera en el uso y construcción de los tambores. El sonido 
de los tambores fue signo de guerra, de venganza y de victo­
ria. Resonaron en estas tierras y se perdieron como símbolo 
guerrero. Los datos encontrados en Cronistas e Historiadores 
al dar una connotación del uso de los tambores, antes y 
después de la invasión europea, nos demuestran el contagio­
so valor que despertaron en los indios de nuestras grandes 
culturas. En ellos encontraban un símbolo, una pregunta y 
una respuesta; con ellos el guerrero indio aseguraba la victo-

50 Op. Cit.; pág. 188. 

51 Op. Cit.; págs. 188-189. 

27 



ria antes del combate y después de él; tenían un trofeo de 
guerra, en los tambores hechos de cuero humano. Los tam­
bores hablaron con los dioses en tiempos de sacrificio y 
transmitieron vigor a los humanos en tiempo de trabajo. El 
tambor tiene el embrujo divino en los sacrificios humanos. 

2.0.6. TAMBORES Y SACRIFICIOS 

Los tambores también estuvieron presentes en los sa­
crificios humanos. Ellos anunciaron el sacrificio cruento. Los 
tambores prenunciaban los preparativos, conducían a la vícti­
ma y acompañaban a los pontífices, sacerdotes y señores. En 
todo el desarrollo ritual estuvieron presentes porque cum­
plían una parte dentro del contexto de la estructura cultural. 

Fray Bartolomé de las Casas, en su "Apologética Histo­
ria", describe la función de los tambores, los preparativos, la 
inmolación de la víctima y el ofrecimiento de las ofrendas a 
los dioses para que éstos se aplaquen. "Los tristes que se 
habían de sacrificar respondían que así lo harían con diligen­
cia y hablarían al gran dios y rogarían le que enviase a su hijo, 
etc. Luego se levantaba el sumo pontífice y los sacerdotes y 
todos los señores y gente con él, y otros ministros comenza­
ban a tañer unos atambores muy roncos y tristes, y otros a 
cantar, las voces bajas y como llorosas, con alabanzas del 
gran dios y de los otros dioses". 

"Fenecido el canto y música dolorosa, sentábanse to­
dos, y el papa llegábase junto a la piedra, arremangado como 
un gran carnicero. Los sacerdotes traían uno a uno los pobres 
primero, y poníanlos como a corderos, de espaldas sobre el 
pico de la piedra, y arrimándolos el papa y los sacerdotes a 
paciencia y sufrimiento, el uno dellos tomábale el brazo dere­
cho y el otro del izquierdo y otros de los pies, y los otros dos 
por los costados; el cual así tendido, el pontífice, con un 
cuchillo de pedernal, dábale una cuchillada en la tetilla iz­
quierda, de dos palmos entre costilla y costilla; sin que el 
cordero se mudase, ni voz, ni ¡ay! dijese sino con gran esfuer­
zo, como quien creía que iba enviado ante dios para bien de 

28 



todo el pueblo. Sacábanle el corazón dando saltos, y abierto 
con su pedernal daba con la sangre dél al mayor de los ídolos 
por los hocicos, y después a los otros; hasta que acabada la 
sangre hacían lo mismo y presentarse así los corazones era a 
los dioses, según ellos, el sumo y aceptable sacrificio". 52 

Este rito, de sacrificio humano y entrega de corazones a 
los ídolos, lo realizaban, según Cieza de León, "cuando ha­
cían sus sementeras y cuando los jefes caían enfermos y para 
hacer estas cosas tañían sus atambores y campanillas e ído­
los, algunos figurados, a manera de león o de tigre". 53 

Durante el ciclo agrícola era indispensable el derrama­
miento de sangre para que el Alpa mama, la tierra, fructifique. 
Esta constante encontramos en la fiesta de "San Juan", en 
donde los indígenas al terminar un ciclo ecológico se prepa­
ran para el inicio de otro. Fecundar la tierra es derramar 
sangre. Esto lo demuestran en las peleas entre partidas y/ o 
cuadrillas. 11 

"Creían, escribe Bernal Díaz del Castillo, que la mitad de 
la tierra estaba llena de todas las semillas y decían que era el 
dios de las sementeras y frutas. No me acuerdo el nombre, 
dice el autor, y todo estaba lleno de sangre, así paredes como 
altar, y era tanto el hedor y no veíamos la hora de salirnos 
afuera, y allí tenían un tambor muy grande en demasía, que 
cuando le tañían el sonido dél era tan triste y de tal manera 
que se oía a más de dos leguas, y decían que los cueros de 
aquel atambor eran de sierpes muy grandes; e en aquella 
placeta tenían tantas cosas que ver, de bocinas y trompetillas 
y muchos corazones de indios que habían quemado conque 
zahumaban aquellos sus ídolos". 54 El tambor grande era sig-

52 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apologética Historia"; en Biblioteca de Autores Espa-
ñoles; Ed. Atlas; Madrid, 1958; Vol. IV; pág. 146. 

53 CIEZA DE LEON: En "Antropología Prehispánica del Ecuador"; Ed. La Prensa Católica; 
Quito, 1952; pág. 398. 

11 Investigaciones del Instituto Otavélleño de Antropología, 1976, 1977 y 1978. 

54 DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Conquista de Nueva España"; en Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1947; Vol. 11; págs. 90-91. 

29 



no de sacrificio y presagio de fructificación de la tierra y de 
mitología. 

El ritual era estricto. Los sacerdotes vestían de blanco, 
no tenían unión sexual y los tambores tenían que ser tocados 
de acuerdo a su tradición. Al respecto Fernández de Oviedo 
anota: "Los sacerdotes déllos andaban vestidos de blanco, e 
no se hechan con mujer, e viven castos (según ellos dicen); 
no comen axi ni sal. Cuando se juntan a hacer sacrificios de 
ganados o de indios, todos los que suben al templo, van 
vestidos de blanco, con muchos atabales e bocinas de caraco­
les grandes, tienen trompetas de mala gracia e doloroso oír, e 
de grandes alaridos de mucho dolor. Sacan el corazón en vida 
a aquellos que sacrifican, que cuasi vivo el corazón o palpitan­
do lo ofrecen al sol; e después untan los hocicos al ídolo, con 
sangre". 55 

El sol fructificaba y fructifica la tierra por el derrama­
miento de sangre ofrecido a los dioses. Ellos se aplacan con 
las ofrendas, al compás de los ritmos tamboriles. Divinidad, 
sacrificio y tambores: trilogía de fecundación de la tierra. 

2.0.7. RITOS PENITENCIALES 

Los ritos penitenciales se desarrollan en todas las cultu­
ras de nuestra América india, desde los más simples hasta los 
ritos más suntuosos. Estos datos demuestran la forma cómo 
se desarrollaron y el contexto estructural que mantuvieron. 

En estos ritos penitenciales, tuvieron amplia participa­
ción los tambores; ellos, pusieron ritmos lúgubres al hecho y 
cabezas cubiertas y compungidas acompañaron lentamente 
a los tambores doloridos. 

Este hecho ha muerto y se ha transformado como aoto 
de caridad en las persistencias culturales. Los tambores han 
muerto y solamente queda el recuerdo. A modo de curiosidad 
histórica veamos algunos datos: 

55 Op. Cit.; pág. 91. 

30 



"En la fiesta YTU, después de ayunar dos días y de 
cumplir muchos requisitos, escribe el autor de la Historia 
Natural y Moral de las Indias, andaban en procesión, cubier­
tas las cabezas con sus mantas, muy despacio tocando sus 
atambores sin hablar el uno con el otro". 56 Más adelante, el 
mismo autor narra la fiesta AYMA que "es una especie de 
procesión y dan vueltas con atambores". 57 El hecho peniten­
cial persiste pero ha perdido su connotación cultural primi­
genia. 

Garcilaso de la Vega, relata: "Preparábanse para esta 
fiesta, la cuarta y última fiesta solemne, con ayunos y absti­
nencias de sus mujeres; el ayuno hacían el primer día de la 
luna de cada mes de septiembre después del equinoccio. 
Tuvieron dos ayunos rigurosos, uno más que otro. El más 
riguroso era de sólo maíz y agua y el maíz había de ser crudo y 
en poca cantidad; este ayuno por ser tan riguroso no pasaba 
de tres días; en el otro, más suave, podían comer maíz tosta­
do y en alguna más cantidad y yerbas crudas. 58 El ayuno 
riguroso le llamaban HATUN CACI y el otro AYUNO CACI. 
Más adelante, el autor de los Comentarios Reales de los Incas, 
manifiesta: "La misma noche del amasijo, poco antes del 
amanecer, todos los que habían ayunado se lavaban los cuer­
pos y tomaban un poco de la masa mezclada con sangre, y la 
pasaban por la cabeza y rostro, pecho y espaldas, brazos y 
piernas, como que se limpiaban con ella para echar de sus 
cuerpos todas sus enfermedades". 59 Además, pintaban los 
umbrales de las puertas de sus casas y, los sacerdotes, el 
templo dei sol en señal de haber cumplido con el rito del 
ayuno. Al salir el sol lo adoraban. Los tambores y los instru-

56 AGOSTA, José de: "Historia Natural y Moral de las Indias"; Ed. Nueva; México, 1591; 
pág. 432. 

57 AGOSTA, José de: "Historia Natural y Moral de las Indias"; Ed. Nueva; México, 1591; 
Libro VI; cap. 28; pág. 432. 

58 GARCILASO DE LA VEGA: Inca "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas; en Bibliote-
ca de Autores Españoles; Madrid, 1963; págs. 252-253. 

59 Op. Cit.; pág. 254. 

31 



mentos músicos resonaban e iniciaban la fiesta y el regocijo. 
Los instrumentos estuvieron presentes para llamar y 

congregar a la gente. Tambores, trompetas y quipas alerta­
ron y prepararon la fiesta y las flautas acompañadas de aque­
llos iniciaban el ritual. Constante pérdida en el tiempo y trans­
formada al advenimiento de la conquista europea. Ritual 
transformado en hibridismo cultural indocristiano. 

2.0.8. RITOS FESTIVOS 

"Cuatro fiestas solemnes celebraban por año los Incas 
en su corte, a más de las menores, dice Garcilaso de la Vega, 
en sus "Comentarios Reales de los Incas". La primera, princi­
pal y solemnísima era la fiesta del sol llamada "Raymi"; la 
segunda y no menos principal era la que hacían cuando 
armaban caballeros a los noveles de sangre real; la tercera 
llamada Cusquieraimi, hacían cuando la sementera estaba 
hecha y había nacido el maíz; y, la cuarta y última fiesta era la 
que los Incas Reyes celebraban en su corte y le llamaban 
Citua" 60

• 

2.0.8.1. 

"La fiesta del sol o RA YMI, al decir de González Suárez, 
se celebraba en junio, el día del solsticio de verano. Se solía 
celebrar en Quito, precedida de tres días de ayuno riguroso. 
El día de la fiesta, por la mañana, mucho antes que saliera el 
sol, se ponía en camino el Inca, y, acompañado de toda su 
familia, subía a la cumbre del Panecillo: allí en el más profun­
do silencio, con la cara hacia el oriente aguardaban todos el 
nacimiento del sol. Silencio profundo reinaba también en el 
inmenso concurso que cubría las faldas del Pichincha" 61. 

60 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1963; pág. 252. 

61 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador''; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 250. 

32 



"Apenas rompían la atmósfera, los primeros rayos de sol, los 
instrumentos músicos: tambores, flautas, trompetas, cuer­
nos, quipas, etc. llenaban el espacio por la aparición del sol 
naciente" 62

• 

Este mismo hecho, la fiesta del Raymi, con mayor am­
plitud y lujo de detalles Garcilaso de la Vega en sus "Comen­
tarios Reales de los Incas", relata: "El Inca acompañado de 
toda su parentela, la cual iba por su orden conforme a la edad 
y dignidad de cada uno a la plaza mayor de la ciudad. Allí 
esperaban que saliese el sol, y estaban descalzos y con gran 
atención mirando al oriente, y en asomando el sol se ponían 
todos de cuclillas para adorarle con los brazos abiertos y las 
manos alzadas" 63

• Igual hecho observamos en 1976 y 1977, en 
la fiesta de San Juan en Carabuela, provincia de lmbabura, 
Ecuador. 

Los curacas, por no ser de sangre real, se ponían en otra 
plaza y adoraban al sol con igual ritual de los incas. Bebían 
todos. Santificados los incas y los curacas continuaban las 
vírgenes. 

Realizada esta ceremonia iban toqos por su orden a la 
casa del sol. El inca y los de sangre real entraban dentro como 
hijos naturales, y hacían su adoración a la imagen del sol. Los 
curacas como indignos de tan alto lugar, porque no eran hijos 
naturales, quedaban fuera, en una gran pÍaza. 

En todo existía un orden. Las ofrendas eran presentadas 
por los incas, sacerdotes y curacas. Terminada la ceremonia 
se daba inicio al sacrificio. Tenían por buen agüero si los 
pulmones salían palpitando y por malo, si se levantaba la res, 
si los pulmones salían rotos, etc., de esto dependía la prospe­
ridad o la infelicidad. El fuego debía ser nuevo, dado de 
manos del sol. 

Guardando esta costumbre y/ o tradición convidaba el 

62 Op. Cit.; pág. 251. 

63GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1963; págs. 220-221. 

33 



inca primero a sus vasallos, prefiriendo a los capitanes de 
cada nación. El inca que llevaba la bebida decía al convidado: 
"El inca te convida a beber. El capitán y/ o curaca tomaba el 
vaso con gran reverencia, alzaba los ojos al sol y agradecía tal 
merced". 64 

Hecho el retorno y cambio de bebida se daba inicio a las 
danzas, .cantos y bailes con las divisas de cada nación. Sona­
ban los tambores y las flautas, los cachos y las quipas, todos 
cantaban y bailaban y no cesaban de beber. La fiesta del 
Raymi duraba nueve días en su celebración. 

Los tambores y demás instrumentos fueron signo de 
inicio de fiesta, de adoración, de ofrenda, de sacrificio, y de 
ritual. 

2.0.8.2. 

La segunda fiesta y no menos principal era la que hacían 
cuando armaban caballeros a los noveles de sangre real; al 
decir de González Suárez, es la llamada del CAPAC RAYMI o 
baile real. "Esta fiesta tenía lugar en el equinoccio de diciem­
bre. Se condecoraba con insignias de nobleza a los hijos de 
los incas que habían llegado a la pubertad". 65 Esta era una 
fiesta familiar, en la que los extranjeros no podían tomar 
parte. Usaban tambores grandes de madera y otros 
instrumentos, 66 los grandes eran transportados por cinco o 
seis hombres 67 eran recibidos con quipas, bocinas, y con el 
son ronco y monótono de innumerables tambores de 

64 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1963; págs. 220-252. 

65 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Tomo I; pág. 250. 

66 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 110. 

67 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; en Biblio-
teca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. 111; Cap. XXIX; Madrid, 1959; pág. 327. 

34 



guerra; 6ª y, durante la fiesta siempre se tocaban bocinas y 
ataba/ejos89

. 

A este respecto, Garcilaso de la Vega refiere: "Este 
nombre HUARACU, suena tanto como "armar caballeros"; 
porque era dar insignias de varón a los mozos de sangre real, 
y habilitarlos, así para ir a la guerra como para tomar estado. 
Sin las cuales insignias no eran capaces ni para lo uno ni para 
lo otro. Para recibir estas insignias pasaban por un noviciado 
riguroso y eran examinados en todos los trabajos y necesida­
des que en la guerra se les podía ofrecer, así en próspera 
como en adversa fortuna. La insignia principal era el horadar 
las orejas porque era insignia real y la segunda era poner los 
peñates que era insignia de varón; además, les adornaban 
con flores de diferentes colores y al príncipe heredero le 
ponían una borla amarilla en señal de sucesor del imperio". 
"Es de saber, dice Garcilaso de la Vega, que era fiesta de 
mucho regocijo para la gente común y de gran honra y majes­
tad para los incas, así viejos como mozos, para los ya aproba­
dos y para los que entonces se aprobaban" 70

• Terminaban de 
esta forma la fiesta solemne de armar caballeros a sus no­
veles. 

Instrumentos y tambores resonaron para dar solemni­
dad a la fiesta. Los tambores cumplieron una función, la de 
haber formado hombres guerreros. 

2.0.8.3. 

La tercera fiesta solemne se llamaba CUSOUIERAIMI. 
Tenía lugar cuando la sementera estaba hecha y nacido el 
maíz. El maíz fue y es el principal sustento de los indios y tenía 

68 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 889. 

69 Op. Cit.; pág. 999. 

70 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1963; Tomo CXXXIII; págs.: 224-230. 

35 



y tienen gran temor a las "heladas" 71
• 

"La tenencia, según González Suárez, se encontraba 
dividida en tres partes desiguales: una se consagraba al sol, 
otra se apropiaba el inca, y la tercera se destinaba para el 
pueblo" 72

• 

Esta legislación entraba en vigencia una vez que violen­
taban y gobernaban a los pueblos vecinos. Los incas ensan­
charon considerablemente los límites de su imperio, trayen­
do las armas victoriosas de los hijos del sol hasta el punto 
donde la línea equinoccial divide al mundo en dos hemisfe­
rios. 

Más adelante, González Suárez, trae una nota de mucho 
interés, al hablarnos de los tamborcillos que utilizaban los 
indígenas en sus fiestas y trabajos: "En estas ocasiones en 
sus bailes y danzas era cuando se ponían brazaletes, peche­
ras y coronas de oro y de plata, y colgaban a la frente unas 
medias lunas asimismo de oro y plata, según la riqueza de 
cada cual. Las mujeres tocaban tamborci/los y alternaban, 
cantando, en los bailes"73

• Este dato pone en evidencia de que 
el tocar tambores no era propio de los hombres, sino también 
de las mujeres. Seguramente los músicos pertenecían a una 
dinastía o a una escuela, la de los amautas, y era dable tal 
modo de proceder. 

El rey indio distribuía el trabajo y los músicos eran 
considerados como tales, trabajadores del rey. Al respecto 
González Suárez, dice: "Los incas habían establecido un sis­
tema de trabajo, que pesaba sobre los súbditos: convertía las 
faenas de labranza del campo en fiestas y regocijos. Los 
indios acudían vestidos de gala con los mejores vestidos que 
tenían; el tambor no cesaba de resonar ni un instante y su 

71 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1963; Tomo CXXXIII; Cap. V.; pág. 252. 

72 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 69. 

73 Op. Cit.; pág. 1'10. 

36 



ruido ronco, monótono y acompasado, a una el chillido pene­
trante y gemebundo de la flauta, comunicaba animación a los 
trabajadores" 7·4. 

La música del tambor y de la flauta daba y da valor a los 
trabajadores. Se encontraban presentes en las faenas de la­
branza en los terrenos del dios sol (que más tarde pasaron a 
ser terrenos de la virgen), en los terrenos del rey y de la 
comunidad. Aquí debemos distinguir dos clases de grupos 
orquestales: el primero, tocado por un pífano y un tambor y 
tocados por dos personas; y, el segundo, un pingu/lo y un 
tambor, tocados por una sola persona, al cual le llamaban 
"mama". El tambor pequeño es hecho de un "pondo-longo" 
o del tronco de "penco" o "maguey", como más adelante 
describiremos. 

La música ha estado ligada al trabajo y a las fiestas. En 
esta fiesta, la del maíz, al decir de Garcilaso de la Vega, 
"ofrecían al sol muchos corderos, ovejas y carneros, supli­
cándole mandase al hielo (helada) no les quemase el maíz y 
como el maíz fuese el principal sustento de los indios y el 
hielo (helada) le fuese tan dañoso, temíanle mucho; y así, 
cuando era tiempo de poderles ofrecer, suplicaban al sol con 
sacrificios, fiestas y bailes y con gran bebida, mandase al 
hielo no les hiciese daño" 75

• 

208.4 La cuarta y última fiesta solemne de los incas la 
llamaban "CITUA". Al decir de Garcilaso de la Vega: "Era de 
los ayunos y el limpiarse de sus males. Además, era de mu­
cho regocijo para todos, porque la hacían cuando desterra­
ban de la ciudad y su comarca las enfermedades y cuales­
quier otra penas y trabajos que los hombres pueden 
padecer" 1ª. Existían purificaciones. Se purificaban para esta 

74 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. l.; pág. 225. 

75 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Madrid, 1963; Tomo CXXXIII; Cap. V; pág. 252. 

76 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1963; Tomo CXXXIII; Cap. VI; págs. 252-255. 

37 



fiesta con ayunos y abstinencias. Estas purificaciones y ritua­
les eran muy comunes en las culturas andinas; y, aun hoy día 
en las persistencias culturales. 

Podemos decir, con toda verdad, que las fiestas en el 
sistema religioso y calendario agrícola se daban unas a otras, 
acabada de celebrar la una, se preparaban a celebrar la si­
guiente con sacrificios, bailes y bebidas. 

"Tocaban atambores y pífanos alborotando la tierra" 77• 

"Los indios de cada repartimiento pasaban con sus andas con 
toda su parentela y acompañamiento, cantando cada provin­
cia en su propia lengua particular materna y no en la general 
de la corte por diferenciarse las unas naciones de las otras. 
Llevaban sus atambores, flautas, caracoles y otros instru­
mentos rústicos musicales. Muchas provincias llevaban a sus 
mujeres para que les ayudasen a tañir y a cantar" 78

• 

El P. Juan de Velasco, en su obra: "Historia Moderna del 
Reyno de Quito y Crónica de la Provincia de la Compañía de 
Jesús del mismo Reyno", refiere: "El jefe principal Ouiruba, 
que había hecho con gran parte todas las disposiciones, ocu­
pó la casa en que estaba el Gobernador. Sitiada ésta por fuera 
entró con bastante gente conduciendo todo el oro que había 
juntado su nación para las fiestas e instrumentos" 79

• Es de 
suponer que en la fiesta, se tocarían tambores, flautas, ca­
chos, quipas, etc.; el mismo autor continúa: "El carácter de 
una y otra nación eran la ociosidad, la embriaguez y las riñas, 
con que consumían unos a otros por conclusión de los fes­
tejos a que se unían" 00

• Estas fiestas iban siempre acompaña­
das con música de tambores y de flautas y otros instru­
mentos. 

77 BORREGAN, Alfonso: "Crónicas de la Conquista del Perú"; Consejo Superior de Investi-
gaciones Científicas; Facultad de Estudios Hispano-americanos; Serie 7° Nº 3; Sevilla, 
1948; pág. 45. 

78 GARCILASO DE LA VEGA: "Comentarios Reales de los Incas"; en Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1965; Vol. IV; págs. 127-128. 

79 VELASCO, P. Juan de: "Historia Moderna del Reyno de Quito y Crónica de la Provincia de 
la Compañía de Jesús del mismo Reyno"; Tomo I; 1940; pág. 157. 

80 Op. Cit.; pág. 249. 

38 



En las fiestas rituales, Bensoni, citado por Jacinto Jijón 
y Caamaño, dice vio al son de tambores y cantares que se 
preparaban a ofrecer un sacrificio a un ídolo de arcilla, en 
forma de un tigre, dos pavos y otros pájaros"ª1. 

Los tambores, como habíamos descrito anterior­
mente, hacían su aparición en los sacrificios humanos. 
Cieza de León, en Jacinto Jijón y Caamaño, anota: 
"Ofrecían sacrificios humanos y corazones de hombres, 
cuando hacían sus sementeras y cuando los jefes caían 
enfermos y para hacer estas cosas tañían sus atambores 
y campanillas e ídolos, algunos figurados, a manera de 
león y tigre"ª 2

• 

En las fiestas y costumbres, los de Puná, al decir de 
Oviedo: "El señor de esta isla, se servía con mucha pompa e 
cuando sale de su casa es con trompetas e atambores"ª 3

• 

Existía un uso específico de los tambores, como lo ha­
bíamos expresado anteriormente. Los grandes estaban desti­
nados a la guerra, los medianos a las festividades y los peque­
ños al trabajo. Los tambores, en su construcción, eran hechos 
de cuero de llama y otros; y, en algunos casos, de pellejo 
humano como hemos anotado en páginas anteriores. 

"Los tambores chicos o TINYAS, dice Kauffman, se usa­
ban sobre todo para animar las labores del campo, se tañían 
por mujeres y hombres' 184

• Este ritual o uso estaba ordenado 
por los jefes de las naciones, de acuerdo a las tradiciones, las 
cuales se convertían en ley a través de las mismas; y, además, 
se transformaba en festividad como: la "fiesta del maíz". 

"Cuando salían a sus fiestas y placeres en alguna plaza, 
dice Cieza de León, juntábanse todos los indios y dos dellos 

81 JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Antropología Prehispánica del Ecuador; Ed. La Prensa 
Católica; Quito, 1952; pág. 392. 

82 Op. Cit.; pág. 398. 

83 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; en Biblio-
teca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1959; Vol. IV; pág. 222. 

84 KAUFFMAN DOIG, Federico: "Manual de Arqueología Peruana"; Ed. Peisa; Lima, 1973; 
págs. 299 y 537. 

39 



con dos atambores hacían son; donde tomando otro delante­
ra, comienzan a danzar y a bailar; al cual todos siguen y 
llevando cada uno la vasija de vino en la mano; porque beber, 
bailar, cantar, todos lo hacen en un tiempo"ª5. 

Los indígenas de estas naciones usaron el tambor gran­
de para los ritos guerreros, en algunas naciones utilizaron 
uno o dos en sus festividades. El uso de dos tambores signifi­
ca la presencia masculina y femenina; o sea, un tambor 
"hembra" y un tambor "macho". 

Cuando se hacían las fiestas grandes del año, es decir, 
las cuatro mayores del Raymi, expresa Cieza de León, "era 
mucha la gente que se juntaba, haciendo sus juegos con 
sones de instrumentos de música de la que ellos tienen: 
tamborinos, flautas y cascabeles"ªª. Las fiestas iban acompa­
ñadas de música de acuerdo a la celebración que se desarro­
llaba. Los ritmos y melodías no eran iguales, como acontece 
en las supervivencias culturales, cada zona cultural y cada 
fiesta tienen su música propia y los instrumentos musicales 
cumplen una función específica dentro del contexto cultural. 

2.0.9. TAMBORES VISTOS POR LOS VIAJEROS 

En tiempo de la Colonia, dice Stevenson: "Varios indivi­
duos suben a las torres o campanarios llevando tambores y 
trompetas para acompañar al tañir de las campanas, de idén­
tica manera como hacen los chinos con sus gons golpeados 
por martillos y piedras, produciendo un extraño aunque no 
del todo desagradable tipo de música; no obstante, resulta de 
veras ridículo oír marchas y canciones bailables ejecutadas 
en un campanario de iglesia, con el propósito de llamar a la 
gente a la oración"ª 7

• Es posible que Stevenson se refiera a un 

85 CIEZA DE LEON, Pedro: "Crónica del Perú"; en Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 
1947; Tomo XXVI; Ed. Atlas, Vol. 11; pág. 376. 

86 CIEZA DE LEON, Pedro: "Crónica del Perú"; en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. 
Atlas; Madrid, 1947; Tomo XXVI; Vol. 11; pág. 422. 

87 STEVENSON, W.O.: en "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Biblioteca Ecuatoriana - Mínima; Quito, 1960; oáa. 197. 

40 



tambor grande que aún hoy existe en las torres de las iglesias 
y que se llama "matraca", o quien sabe haya sido un tambor 
grande de banda. El dato que nos trae Stevenson no especifi­
ca la clase de tambor y sus particularidades, aunque da la 
clase de música que se tocaba, música de baile. 

Un viajero universal de América relata las fiestas que se 
celebraban con más pompa en Quito y dice: "Lo más particu­
lar de esta procesión, la de Corpus, eran las danzas de indios, 
para lo cual los curas, así de Quito como de toda la Sierra, 
nombraban un mes antes de la fiesta al número de indios que 
habían de formarlos. Desde este punto empezaban ellos a 
adiestrarse en danzas nacionales y al son de un tamboril y 
una flauta, tañidos por un indio, hacían una especie de enla­
ces de poco gusto. Esta fiesta duraba un mes. Quince días 
antes de la fiesta y quince después" 88

. La "flauta" es el "pin­
gullo" o "pinkillo" y el tambor es de uso festivo. Estos dos 
instrumentos son tocados por una sola persona, la "mama". 

Hassaurek, al recorrer nuestra tierra, habla de la fiesta 
de "sanjuanes", describe el colorido de ella: sus vestidos, 
disfraces y música. Al respecto dice: "La orquesta constaba 
de una trompeta, un bombo, dos flautas y un cuerno. Toca­
ban todos un mismo son, que consistía en pocas notas, du­
rante todas las dos mortales horas que duró el baile. El aire se 
llamaba también "san juan"ª 9

• 

Julio Ferrario relata las fiestas y las danzas de los indios: 
"Suelen celebrar una extraña danza en tan singular ocasión. 
Un mes antes de esta fiesta, el párroco escoge un número de 
indios como bailarines, y éstos empiezan en seguida aquellas 
danzas que solían ejecutar antes de su conversión al cristia­
nismo, al son de flauta y tamboril. El baile consiste en ciertas 
extrañas cambriolas y contorsiones" 9º. 

88 El Nuevo Viajero Universal en América, en "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana; Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Quito, 1960; pág. 263. 

89 HASSAUREK, F.: en "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Quito, 1960; pág. 353. 

90 FERRARIO, Julio: En "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Quito, 1960; pág. 522. 

41 



González Suárez al hablar de la Colonia hace algunas 
referencias de los músicos que participaban en las procesio­
nes y los instrumentos que utilizaban en ellas. "La orquesta 
estaba compuesta de tamboriles, pífanos, chirimías y 
clarinetes" 91

• No da referencia sobre la clase de música que 
interpretaban, pero queda la referencia instrumental. 

2.0.9.1. LA FUNCION DEL BOMBO EN EL BANDO: 

El bombo fue utilizado para los bandos y proclamas. El 
músico daba unos cuantos redobles para que la gente se 
congregara y conociera las leyes que se dictaban. Don Diego 
López de Zúñiga, dice al respecto: "recogió a cuantos músi­
cos habían en Quito y discurrió por las calles principales 
notificando, al son de varios instrumentos, que era llegado el 
día en que debían principiar todos los vecinos a satisfacer la 
nueva contribución" 92

• Esta costumbre había seguido y sigue 
hasta estos días en pueblos pequeños como los nuestros. 

Para el tributo, en tiempo de la Colonia, existía un asien­
to de Cajas Reales con dos jueces oficiales de la Real Hacien­
da con un Tesorero y Contador para el recobro de los tributos 
de indios pertenecientes a aquella jurisdicción y los derechos 
de entrada, salida y alcabala de los efectos que se consumen 
y pasan por allí. "Año de 1534, a 9 días del mes de enero, dice 
Francisco de Jeréz, trujo para su majestad ciento cincuenta y 
tres mil pesos de oro y cinco mil cuarenta y ocho marcos de 
plata. Allende de la sobre dicha cantidad trujo para su majes­
tad treinta y ocho vasijas de oro y cuarenta y ocho de plata, 
entre las cuales había un águila de plata que cabían en su 
cuerpo dos cántaros de agua y dos ollas grandes, una de oro y 
otra de plata, que en cada una cabrá una vaca despedazada; y 
dos costales de oro, que cabrá en cada una dos fanegas de 

91 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1970; Vol. 11; pág. 597. 

92 Op. Cit.; pág. 207. 

42 



trigo y un ídolo de oro del tamaño de un niño de cuatro años y 
dos tambores pequeños" 93

• En este dato encontramos que los 
tambores formaban parte de la tributación. 

2.0.9.2. VARIEDAD DE MEMBRANOFONOS EN LAS 
SUPERVIVENCIAS CULTURALES 

Segundo Luis Moreno, en su libro: "Música y Danzas 
Autóctonas del Ecuador", describe la gran variedad de 
instrumentos percutidos que existen en el Ecuador: 
"Los indios tienen variedad de tamboriles: unos, que 
representan el volumen de tres bombos de banda mili­
tar por lo prolongado de su casco, que en algunos 
lugares lo llaman tambora; y otros, muy pequeñitos, 
hasta de diez a doce centímetros de diámetro. Todos 
tienen la misma figura: el casco prolongado, que es el 
distintivo del tamboril" 94. Refiriéndose a las "Fiestas 
·Heliolátricas", Moreno, da algunos datos relacionados 
con el tema que nos ocupa, en todos ellos se usa el 
tamboril. Al hablar de la danza de los abagos, Segundo 
Moreno, en su libro: "Cotacachi y su Comarca", pág. 86 
reproduce una foto de Francisco Cushcagua como pin­
gullista y tamborilero; y, en la pág. 91 vemos al mismo 
indígena con la máscara de abago. Por nuestra parte, 
verificamos el dato y, el pingullista y tamborilero no es 
Francisco Cushcagua sino José Pedro Calapi, como 
más adelante comprobaremos. Refiriéndose a los Yum­
bos nos dice: "La música es ejecutada en rondadorci­
llos de seis cañuelas, un tamborcillo pequeñito que el 
mismo tañidor lo lleva suspendido del dedo meñique 
de la mano izquierda, que sostiene el rondadorcillo, 
mientras con la derecha golpea el tamborcillo; otros 

93 DE JEREZ, Francisco: "Verdadera Relación de la Conquista del Perú y Provincia del 
Cuzco"; Ed. Atlas; en Biblioteca de Autores Españoles; Vol. 11; Tomo XXVI; Madrid, 
1947; pág. 345. 

94 MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco 
Ricke; Quito, 1949; pág. 89. 

43 



músicos tocan un pingullo de seis agujeros y un tambo­
ril mediano de doble baqueta" 95

. En la "Historia de la 
Música en el Ecuador", hace un recuento ordenado de 
todos los trabajos anteriormente publicados, en ella 
nos narra las fiestas principales y apunta algunos ins­
trumentos que se utilizan en cada una de las festivida­
des, así: "El pingullo de tres perforaciones y el tamboril 
acompañante que marca los tiempos del compás o el 
ritmo de la danza los toca un mismo ejecutante, aquel 
con la mano izquierda y el tamboril, con la derecha, 
llevando suspendido del cuello hacia adelante. Cuando 
el pingullo es de seis huecos, el tamboril acompañante 
lo toca otro individuo, con doble baqueta" 96

• En todas 
las fiestas, como ya anotamos, tocan el tamboril y/o 
instrumentos similares. 
Los indígenas, en la fiesta de Corpus y Octava, se visten 

de abagos y danzantes. En esta fiesta tocan pingullos y tam­
boriles. Moreno refiere: "Desde la víspera de la fiesta, por la 
madrugada, concurrían los abagos y danzantes a ganarse la 
plaza, y el estrépito de la concurrencia indígena, el estallido 
de camaretas y cohetes, eran acompañados con música de 
pingullos y tamboriles" 97

• 

Los esposos Costales, en su libro: "El Quishihuar o el 
Arbol de Dios", hablan sobre los membranófonos: "El bom­
bo, dicen, es un instrumento musical de gran tamaño, confec­
cionado en torno a un arco cilíndrico ahuecado. Sus tapas 
acondicionan sus varillas delgadas y flexibles, sujetan la piel 
contra el cilindro, por medio de cuerdas tensas"; y, más 
adelante continúan: "En Tungurahua estos grandes bombos 
tienen vistosas decoraciones en las tapas del cuero: dibujos 

95 MORENO, Segundo Luis: "Cotacachi y su Comarca"; Ed. Don Sosco; Quito, 1966; pág. 
102. 

96 MORENO, Segundo Luis: "Historia de la Música en el Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Quito, 1978; pág. 85. 

97 MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco 
Ricke; Quito, 1949; pág. 100. 

44 



de animales en azul, rojo y amarillo, (osos, tigres}" 98
• Los 

autores describen el uso y las circunstancias en que utilizan 
los instrumentos musicales; sin embargo, segundo Luis Mo­
reno es más explícito sobre el tema. 

Los tamboriles, según los cronistas, de instrumentos 
músicos de trabajo se han transformado en festivos. En la 
actualidad son propios de las festividades indígenas. 

El bombo, entre los membranófonos, es el instrumento 
de mayor dimensión que existe entre las supervivencias cul­
turales, por ejemplo entre los Salasacas, Pujilíes, etc. 

Carvalho-Neto, habla de un bombo encontrado en Li­
cán, expresando: "Dicho ejemplar mide, aproximadamente 
60 cm., de diámetro y 50 de alto. Sus partes son: a) Cerco de 
madera de monte, pintado con triángulos amarillos, celestes 
y rojos; b} Cerco de madera sobre el cual está templada la 
piel; c} Hojas de zinc pintadas de blanco; d) Cuñas de cuero de 
caballo, movibles, para templar las piolas; e) Piel de borrego 
curtido; f) Baqueta de madera de capulí o eucalipto, de apro­
ximadamente 25 cm., de largo y 3 de ancho; g) Piolas" 99

• Las 
cuñas de cuero ajustan las piolas para templar los parches y 
no para templar las piolas. Este instrumento lo trataremos a 
su debido tiempo. 

Rodríguez Sandoval, al hablar del matrimonio, dice: 
"Para la boda, convierten el patio de la casa, de los recién 
casados, en un jardín por donde se pasean éstos al son de 
flautas y tamboriles'Aoo. 

El autor de "Danzas Rituales en las festividades de San 
Pedro de Atacama", anota: "De todas maneras, nada ha podi­
do vencer la vital vigencia del tambor o caja de doble parche. 
En sus diversos modelos este membranófono tipo es utiliza-

98 PEÑAHERRERA DE COSTALES, Piedad y COSTALES SAMANIEGO, Alfredo: "El Quis-
hihuar o el Arbol de Dios", Serie Llacta, Vol. XXIII; Tomo I; Ed. Talleres Gráficos 
Nacionales; Quito, 1966; pág. 223. 

99 CARVALHO-NETO, Paulo de: "Diccionario del Folclore Ecuatoriano"; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1964; pág. 100. 

100 RODRIGUEZ SANDOVAL, Leonidas: "Vida económica, social del indio libre de la sierra 
ecuatoriana"; Washington, 1949; págs. 47-101. 

45 



do en toda la región y para todas las circunstancias,, 101. 
Carlos Vega, en su libro: "Los Instrumentos Musicales 

Aborígenes y Criollos de la Argentina", describe: "la caja", el 
"tambor" y el "bombo" y el "kultrum" 1º2

• El trabajo es detalla­
do en cada uno de los tipos de instrumentos. 

Octavio Marulanda, en su libro: "Folclore y Cultura Ge­
neral", diagrama algunos tambores pertenecientes a las cul­
turas indígenas y afrocolombianas. Entre ellas tenemos: "El 
Maguaré, de la zona del Caquetá, Vaupés y Guaina. Este 
tambor es semenjante al TUNTUI shuar; Cununos de la Costa 
del Pacífico, bombo, redoblante, tambora" 103

• El autor no se 
detiene en detalles, únicamente nos da la diagramación. 

Los autores de "Rítmica y Melódica del Folclore Cho­
coano" describen algunos membranófonos de esta Cultura. 
Sobre la "tambora" dicen: "Es un instrumento de cuero de 
madera (un tronco ahuecado, por lo general), aros del mismo 
material y doble parche de piel de tatabro, roedor de la fauna 
regional. De ordinario tiene 38 cm., de altura por 42 de diáme­
tro" 104. Además, describen la forma de transportarlo y dan los 
principales ritmos. Al hablar de la caja, anotan que: "Es un 
tambor pequeño, de 12,5 cm., de alto por 35 cm., de diámetro, 
con parches de piel de cerdo y aros de madera y percute con 
dos palillos" 105

• Este tambor se utiliza para el "aguabajo". 
César Bianchi, proporciona algunos datos sobre los ins­

trumentos percutidos y membranófonos del Oriente. Sobre 
el TUNTUI, refiere: "Este es un instrumento para señales. La 
madera es de shimiut. Es preferible trabajarla cuando está 

101 ARETZ, Isabel: "El Folclore Musical Argentino"; Ed. Ricordi Americana; Buenos Aires, 
1952; IV edición; pág. 51. 

102 VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes y Criollos de la Argentina"; Ed. 
Centurión; Buenos Aires, 1946; págs. 133-146. 

103 MARULANDA, Octavio: "Folclore y Cultura General"; Ed. Imprenta Departamental de 
Cali, 1973; págs. 59-63. 

104 PARRA TOVAR, Andrés y PINZON URREA, Jesús: "Rítmica y Melódica del Folclore 
Chocoano"; Ed. Imprenta de la Universidad de Colombia; Bogotá, 1969; pág. 10. 

105 Op. Cit.; pág. 12. 

46 



aún fresca. Hay que escoger un tronco con un diámetro que 
no supere los 35 cm., para que las rajaduras centrales sean 
mínimas. Que no tenga nudos" 106

• Este instrumento lo trata­
remos adelante. Al hablar del "tampur", el mismo autor, 
relata: "Se usa en los bailes. La parte de madera se hace con 
cedro. Se usa piel de sajino por el lado en que se golpea; 
también yakun o saá, tunka, tigrillo (yantana) o mono sépur, 
tsér. Tiene unos 30 cm., de diámetro y 30 de alto" 1º1

. También 
diagrama la construcción del instrumento. 

Inés Jijón, en "Museo de Instrumentos Musicales, Pe­
dro Traverzari", trata sobre algunos membranófonos ecuato­
rianos. Ella habla del "tamboril de cuero y soguilla" 10º, del 
"tambor militar" 109

, del "bombo colorado" 11º, del "tambor de 
tronco henchido" 111 y del "tunduy" shuar 112

, llamado propia­
mente tuntui. Estos datos son simples referencias museográ­
ficas. 

En nuestro trabajo "Estudios Etnomusicales" encontra­
mos algunos instrumentos en la región del Chocó. Entre los 
tambores tenemos la TONOA. "Es un tamborcillo de 20 cm., 
de largo por 15 cm., de diámetro, tiene parches con amarras, 
se toca con las manos en lugar de los mazos" 113• Pertenece a 
los indios de Salaquí, Chocó, Colombia. 

En nuestras investigaciones de campo hemos encontra-

106 BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales". Mundo Shuar. Sucúa, Ecuador; Ed. Centro 
de Documentación. Investigación Cultural Shuar (Serie C. Proceso de Elaboración de 
Artesanías Shuar Nº 7); Imp. Esp. 1976; pá~¡. 6. 

107 BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales"; Mundo Shuar. Sucúa, Ecuador; Ed. Centro 
de Documentación. Investigación Cultural Shuar (Serie C. Proceso de Elaboración de 
Artesanías Shuar Nº 7); Imp. Esp. 1976; págs. 15-24. 

108 JIJON, Inés: "Museo de Instrumentos Musicales Pedro Traverzari"; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1971; pág. 15. 

109 Op. Cit.; pág. 16. 

110 Op. Cit.; pág. 16. 

111 Op. Cit.; pág. 16. 

112 Op. Cit.; pág. 17. 

113 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Estudios Etnomusicales"; en Student Musicologist at 
Minnesota; Ed. University of Minnesota College of Liberal Arts; Department of Music, 
Mineapolis, 1970-71; Vol. 4; págs. 181-218. 

47 



do tambores en todas las culturas, comunidades y anejos. 
Los tambores encontrados son de diferente tamaño y uso. 
Tambores para señales, como el TUNTUI 111

; que además se 
utiliza para avisar a la gente, cuando una persona se encuen­
tra enferma, cuando hay un muerto, cuando hay guerra, 
cuando hay una fiesta y cuando ha llegado una persona 1v. Está 
construido de un tronco ahuecado. Tiene cuatro huecos uni­
dos por unos canaletes. Se toca con dos mazos, los toques 
son de acuerdo a las necesidadesv. 

El tuntui ha sido reemplazado por otros instrumentos 
para sus usos y costumbres. Los toques de señales son muy 
esporádicos. Hoy se escucha el "cacho" o cuerno de res y/o el 
cañón de escopetav1

• Este dato demuestra el abandono del 
tuntui y el empleo de otros materiales como instrumentos de 
comunicación. Después de un tiempo será instrumento histó­
rico. 

En la misma cultura shuar hemos encontrado el TAM­
PUR. Instrumento festivo. Los Shuar utilizan en sus fiestas y 
rituales. El instrumento se hace sentir en la "fiesta del UWI 
IJIAMBRATEI" o "fiesta de la Chonta"v11

; en la "fiesta de la 
Culebra", ya sea por la mordedura de la "yanunga", "macan­
chi", "chichi" o "maudri"v 111

; en la fiesta de la Tzantza o reduc­
ción de la cabeza humana y/o reducción de la cabeza del 
mono UYUSHI ix; y, en la Fiesta de la Yucax. Además, se toca 
el tampur por la llegada de un amigo, en señal de bienvenida 

111 TSUKANKA, Luis: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos"; OEA: 
INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE,1975. 

IV PINCHUPA, José María: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos"; OEA: 
INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

V TAN, Roberto: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". OEA: INIDEF-
ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

VI WISUMA, Miguel: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". "OEA: 
INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

VII TSUKANKA, Luis: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". OEA: INI-
DEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

VIII NANCHI, Domingo Rosendo: "Relevamiento ele los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". 
OEA: INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

IX PINCHUPA, Tanto y AYUY, Martín: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folcló-
ricos". OEA: INIDEF-ECUADOR; IOA-CCE, 1975. 

X CHUMBIKI, Miguel: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". OEA: 
INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

48 



y, en honor de muchos animales míticos xi. 

El "Tampur" está construido de Shuinia -cedro- u 
otros árboles selváticos. Es un tronco ahuecado. Tiene dos 
parches de sagino, tigrillo, tatabro, mono, culebra, etc. Su 
forma es cilíndrica. Los parches se sujetan con "pintui" o 
"terén" o "wasake". Las amarras son de hilo de algodón o 
"kumai" o "wasake" xu. 

El "tamboril", la "tambora", la "caja" y el "bombo" los 
hemos encontrado en todas las comunidades de la serranía 
ecuatoriana. Los usos y costumbres son de lo más variados. 
Tocan en sus bailes, danzas, fiestas sociales y en algunos 
rituales chamánicos. 

2.0.9.3. El tambor en las festividades 

Estos instrumentos los hemos encontrado en las si­
guientes festividades: Navidad, Inocentes, Reyes Magos, 
Carnaval, Semana Santa, La Pascua, Corpus Christi y su octa­
va; y, Fiestas de la cosecha. A estas fiestas corresponden los 
siguientes hechos: Velaciones y Pasadas del Niño; Caporales 
y Yumbadas; Carnaval; danzantes; Semana Santa: Huas­
hayo, Yumbadas, Matanza de los Yumbos yYumbos de Cum­
bas; Corpus: Camari, Curiquingas, Danzantes de Chimbora­
zo, Danzantes de Tungurahua, Danzantes de Cotopaxi, Yum­
badas de Pichincha, Danzantes de lmbabura; Corazas, Pendo­
nes, Abagos; y, Danzantes de Cañarx111

• En todas estas fiestas 
se toca una gran variedad de tambores, desde los más peque­
ños hasta los más grandes. 

XI NANCHI, Jorge Guzmán: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". 
OEA: INIDEF-ECUADOR; IOA-CCE, 1975. 

XII SANCHINI, Carlos: "Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folclóricos". OEA: 
INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

XIII Investigaciones desde 1965 hasta 1978. 

49 



2.0.10. CREENCIAS Y LEYENDAS: 

El poder mágico de los "tambores" no es una fábula de 
mitómanos. El curandero busca su diagnosis y expulsa a los 
espíritus. El indio guerrero busca su victoria antes del comba­
te. En casi todos los pueblos, la música ha sido dada por un 
dios. la leyenda del "Ave Fénix" ofrece datos precisos sobre 
la escala y distingue los sonidos "macho" y los sonidos 
"hembra". las ocho clases de tambores de los negros Dogan 
del Sudán corresponden a las diferentes fases de la creación 
del mundo, desde el tambor "Kunyu" hasta el tambor "bar­
ba" y dan una explicación teosófica sobre la creación del 
mundo. 

2.0.10.1. Creencias a través de Cronistas: 

En nuestra América India, los tambores estaban relacio­
nados a los ritos de sacrificio. Hablaban con los dioses y el 
indio guerrero buscaba su victoria antes del combate; a los 
prisioneros de guerra los degollaban y los conservaban col­
gados en sus adoratorios. Garcilaso de la Vega, en sus "Co­
mentarios Reales de los Incas" refiere: "Fueron belicosos; a 
los que prendían en las guerras desollaban; unos pellejos 
henchían de ceniza y los ponían en un templo por trofeos de 
sus hazañas; y, otros pellejos ponían en sus tambores, dicien­
do que sus enemigos se acordaban viendo que eran de los 
suyos y huían en oyéndolos',, 14

• Al respecto, González Suárez, 
ratifica el dato señalando: "los de Esmeraldas solían conser­
var colgados los pellejos secos y henchidos de ceniza a la 
puerta de sus adoratorios" 115

• 

Enrique de Vedía en "Historiadores Primitivos de las 
Indias" anota: "En tiempo de algún cometa cuando éste apa-

114 DE LA VEGA, Garcilaso: "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Madrid, 1963; Tomo 11; pág. 206. 

115 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. I; pág. 134. 

50 



recía, hacen grandísimo ruido con bocinas y atabales y grita, 
creyendo que así huye o se consume. 116

• 

Francisco de Avila, en "Dioses y Hombres Huarochiri", 
relata: "El hombre dijo a su madre: Madre mía tu llama ha 
parido aquí cerca, arriba de este cerro. Al oír la noticia la 
mujer se dirigió a su casa muy contenta. Ya en su casa, colgó 
un tambor de oro en el centro de su cuerpo y guardó dos 
pequeñas bolsas de coca dentro del seno; después, llevando 
un "porongo" de chicha, se fue muy apurada, hacia el 
cerro" 117

• "Al quinto día, prosigue el mismo autor, se reunie­
ron cantando y tocando sus huancar (tambores) ellos mismos 
y no las mujeres; entonces eran los hombres quienes golpea­
ban los tambores. Pero, antes de comenzar los cantos, pre­
guntaron al "supay" (demonio), con una araña, cuál debía ir 
delante cantando',, 1ª. 

Estos datos encontrados en cronistas demuestran la 
creencia y superstición de los tambores y la relación que ellos 
tenían con ciertos objetos y seres extraterrestres: "diciendo 
que sus enemigos se acordaban viendo que eran de los suyos 
y huían en oyéndolos"; "creyendo que así huye y se consu­
me"; "antes de comenzar los cantos, preguntaron al "supay" 
(demonio) con una araña, cuál debía ir delante cantando"; 
"hecha la guerra y desterrados los males a hierro y fuego, 
hacían por todo aquel cuarto de la luna grandes fiestas y 
regocijos, dando gracias al sol porque les había desterrado 
sus males" 119

; y, "llamaban a los médicos y sortilegios para 
que los diesen consejo sobre los susodichos casos y cosas',, 2º 
y venía lo más importante del sacrificio que era "descubrir si 

116 VEDIA, Enrique de: "Historiadores Primitivos de Indias"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Madrid, 1946; Tomo XXII; pág. 187. 

117 AVILA, Francisco de: "Dioses y Hombres de Huarochiri"; Ed. Museo Nacional y el 
Instituto de Estudios Peruanos; Lima-Perú, 1966; Textos Críticos Nº 1; pág. 175. 

118 Op. cit.; pág. 187. 

119 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1963; Tomo 11; págs. 254-255. 

120 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apologética Historia"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Madrid, 1958; Vol. IV; pág. 156. 

51 



el cunchur lo había aceptado o no; y esto se deducía de ciertas 
señales que presentaban los hígados y las entrañas del cuy o 
víctima sacrificada',, 21

• 

Estas creencias se encontraron mezcladas de supersti­
ción y de magia. El sonido de los tambores ahuyentaron a los 
enemigos, destruyeron los astros y dieron gracias al dios sol 
por los bienes recibidos y por los males desterrados. Larraya 
en "El Libro de los Muertos", anota: "Ha sido constante 
aspiración humana de lograr, mediante ciertos procedimien­
tos, resultados inaccesibles a los procedimientos naturales y 
ajenos a la intervención divina. La magia, tan antigua como el 
hombre, intenta someter a la voluntad de los mortales los 
espíritus, genios o demonios, invocarlos y conjurarlos, pro­
duciendo fenómenos sobrenaturales, conseguir lo venidero, 
poseer autoridad sobre los sentimientos y potencias de los 
demás, etc., aprovechando estos poderes para obtener efec­
tos extraordinarios, transformaciones inesperadas, curacio­
nes instantáneas" 122

. 

Los tambores tienen connotaciones específicas que 
son: el de estar ligados al sol, al demonio y poner temor y 
miedo en los demás. Sin embargo, cronistas y viajeros nada 
dicen de una mitología de tambores. Lo único que podemos 
colegir es una ligazón con el más allá, sea con el dios sol, con 
el demonio o con una fuerza superior. 

2.0.10.2. Creencias en las Supervivencias 

En el macro grupo mestizo-hispano-hablante existe una 
leyenda llamada: "la caja ronca". Esta leyenda, con toda 
seguridad, se remonta al tiempo de la Colonia y ha llegado 
hasta nuestros días mediante el proceso de dinamización. 
Existen muchas variantes sobre la misma. 

121 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; Vol. l.; pág. 160. 

122 LARRAYA, Juan: "Literatura del Antiguo Egipto: El Libro de los Muertos"; Universidad 
de Barcelona; Ed. Zarco; México, 1954; pág. 25. 

52 



Da río Guevara, en sus relatos: "un niño tras de su estre­
lla", refiere el caso: "A las nueve de la noche, ayudados por la 
luz de la luna, los pequeños Chipantiza vieron pasar por 
delante de su casa, un bulto vestido de blanco de pies a 
cabeza. Creyeron que era alma de pena y, llenos de miedo, se 
acostaron. Media hora después oyeron el ruido de algo que 
parecía tambor y que lo supusieron "la caja ronca". Su miedo 
fue grande, indescriptible, hasta cuando les venció el sueño y 
se quedaron profundamente dormidos. Despertados por el 
canto de los pájaros, fueron a rodear el corral y oh sorpresa 
¡faltaba la vaca más gorda !" 123

• 

Este mismo hecho, con variables, relata Augusto César 
Saltos, en su libro: "En Tierra de Bolívar": "En las noches 
obscuras de luna tierna, narra el autor, desde la terrorífica 
Pavana (guarida de los fantasmas) salía el redoblar de una 
caja cual si se tratara de un tambor de guerra, diferenciándo­
se de éste en que el sonido de ella era pausado, ronco, sordo y 
lejano, un tanto fúnebre, razón por la cual se conocía con el 
nombre de "La Caja Ronca". 

"Por lo regular desde las once de la noche se escuchaba 
el redoblar de una caja tras de la cual asegurábase iba una 
larga procesión de almas portando cada una de ellas una vela 
encendida, la misma que a la vez que servía para alumbrar en 
la obscuridad de la noche, era entregada a la persona que se 
la encontraba rondando la ciudad o que por curiosidad había 
salido a ver la procesión". 

"Y fue una noche que por cierto barrio que a unos 
convenía que nadie trafique por ahí. .. , que una chiquilla escu­
chó el tararán, tan tan ... que iba acercándose, seguramente a 
pasar por delante de la casa. Sus padres insinuáronle rezara 
cuanto pueda al santo de su devoción, pues que también 
habían escuchado y estaban rezando. Ella que habiendo leído 
aquellos libros prohibidos por la Iglesia, encontrábase picada 
de duda, sin hacer sentir a los autores de sus días que en gran 
olor de santidad rezaban la letanía de los santos, abrió caute-

123 GUEVARA, Darío: "Un niño tras de su Estrella"; Ed. Ecuador; Quito, 1959; págs. 61-62. 

53 



losa mente la puerta de su casa pudo mirar que en efecto dos 
hileras de personas vestidas blanco iban por las aceras de 
la calle portando cada cual una vela encendida que daba una 
luz verde obscura. Por media calle, como precediendo aquel 
desfile, iba una persona vestida de rojo, tocando la caja. 
última de la hilera entregó la a la chiquilla. Quedó miran­
do hasta que hubo perdido allá distante y apenas se oían los 
redobles. Entró en su cuarto, sin ser sentida por sus padres, 
volvió a acostarse en su cama luego de apagarla, colocándole 
sobre la mesa para no acordarse de ella sino al siguiente día 
que, al despertar, le sorprendió ver que en vez de la vela que 
recibió la noche anterior, reposaba ahí una costilla de 
muerto" 124

• 

Esta leyenda, la caja ronca, la encontramos también 
en la provincia de lmbabura. en nuestras investigaciones, 
la hemos registrado con algunas variantes. 

Rosa H. Andrade de Coba, narra: "la procesión de los 
demonios y la caja ronca'rx1v. En lo substancial coincide con la 
narrada por Augusto César Saltos. Sin embargo, existen va­
riantes a la misma, como personajes de la vida real, lugares y 
otras circunstancias anexas a la leyenda. La "caja ronca" es 
uno de los elementos infaltables dentro de la misma. Su 
sonido es lento, monótono y lúgubre. El pum, pum pum; 
pum, pum pum; es persistente. Traducido rítmicamente 
sería: 

fl\Tt-\0 DE. l-A. 

\ ( \ \ \ ' \ 
~: ?) - « )(- }4 y. * ')(.; ')(¡; 

1 TR.At.l!.CR\PC.\OM N.'! i 

124 SAL TOS, Augusto César: "En Tierra de Bolívar"; Tradiciones, Estampas y Leyendas; Ed. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, '1969; págs. 305-306. 

XIV Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11 Rosa H. Andrade de Coba; IV Quehaceres Domés-

54 

ticos; VI Primaria; VII El Ejido-Cotacachi; VIII 60 años; IX 1975y 1976; X Ejido-Cotacachi; 
Prov. lmbabura; XI Mestizo Hispano-hablantes; XII. 



Este ritmo, el de la caja ronca, rompe la procesión, se 
acerca al lugar de los hechos y desaparece en medio de la 
oscuridad, en una noche de conjunción. 

Isabel Yaselga relata la leyenda de la "caja ronca" como 
un hecho real que aparece durante las festividades de San 
Juan en Araque, parroquia San Pablo, cantón Otavalo, pro­
vincia de lmbabura, Ecuador, como una cosa misteriosa. 
Cuenta que, "en las fiestas de San Juan, todos los pobladores 
acostumbran bailar con gran gusto y esto lo realizan cada 
año. Tocan guitarras, rondines, flautas, cantan y gritan: ¡Viva 
San Juan l. Pero, a media noche, refiere más abajo la infor­
mante, se escuchaban estos sonidos junto con campanas y la 
"caja ronca". Los vecinos salían a ver lo que pasaba y desapa­
recía todo. A la madrugada todo se transformaba en calma y 
si lencio"xv. 

Reinaldo Echeverría relata la leyenda de "El avión de 
Sixto Mosquera"; en medio del relato dice: "De pronto, el 
viento se puso furioso y soplaba con tal fuerza que los panta­
lones juntaban las piernas. Quisieron salir corriendo y no 
pudieron. Estaban tétricos. Cuando repentinamente oyeron 
un estruendo tras de ellos y se les apareció el carruaje de la 
muerte, con velas, campanas, atúd y cadenas, no era otra 
cosa que la "caja ronca" y su corte que venía a defender los 
restos mortuorios y llevarlos por la osadía de su intento. Uno 
de ellos, sacando fuerza de la flacura, por salir corriendo 
tropezó en una cruz y empujó a los demás, quienes movidos 
como resortes salieron corriendo, despavoridos, cayéndose 
y levantándose, sin volver a mirar hacia atrás; llegaron a la 
calle más muertos que vivos y no atinaban a pronunciar 
palabra. Con gran esfuerzo uno de ellos dijo: ¿dónde está 
Sergio? y nadie respondió, pero todos presentían que se lo 
llevó la caja ronca" ... xvi. 

XV I Ledo. Carlos A. Coba A.; 111 Isabel Yaselga; IV 30 años; V Ninguna; VI Quehaceres 
Domésticos; VII Araque; VIII 20 años; IX 15 de junio de 1976; X Otavalo, provincia de 
lmbabura; XI Mestizo-Hispano-hablantes. 

XVI l. Ledo. Carlos A. Coba A.; 111 Reina Ido Echeverría; IV 35 años; V, estudiante; VI Superior; VII 
Otavalo; VIII 10 años; IX 1° de julio de 1977; X Otavalo, Prov. lmbabura; XI Mestizo­
Hispano-hablante. 

55 



Alfredo Nieto narra una variante sobre la "caja ronca" y 
dice: "Cuentan que Luis Pastrano dormía en un páramo. Su 
trabajo era cuidar ganado vacuno, una vez oyó un ruido 
funesto, levantóse inmediatamente y pudo observar que una 
especie de bola daba botes en el suelo y cada bote sonaba: 
tan tararán tan tan, siguió el camino hasta desaparecer en­
vuelto en llamas. Esto produjo gran estupor en luis ya que el 
perro que le acompañaba aullaba cuando desapareció el bul­
to"xv11_ 

La leyenda de la "caja ronca" es una narración irreal con 
huellas de verdad ligada a un área o zona cultural y/o a una 
estratificación social, en nuestro caso, al "macro grupo mes­
tizo-hispano-hablante". 

La "caja ronca" podemos clasificarla como una leyenda 
"animística". Tiene una introducción, razón por la que se 
cuenta la leyenda, personajes, lugares, núcleo de la leyenda, 
aportación de pruebas (se determinan a través del tiempo y 
del espacio); y, conclusión (advertencia). Además cumplen 
una función social; unión entre los que saben la leyenda; 
tiene elementos históricos; y, es colectiva. 

Nuestro interés es demostrar que dentro del contexto 
estructural de leyenda existe un elemento básico: "caja ron­
ca". Puede entenderse como "tambor redoblante militar" 
y/ o como "caja-tambor indígena". Este hecho, de simple 
"caso" ha pasado a un segundo estadio, el de "leyenda", por 
el proceso de dinamización. 

No pretendemos hacer un estudio sobre la leyenda de la 
"caja ronca", ya que deberíamos entrar a tratar sobre la 
clasificación de: tipo, prototipo y arquetipo. Nuestro interés 
es apoyarnos en las creencias del pueblo sobre la existencia 
de la caja ronca como instrumento musical. Encontrar en ella 
los ritmos y algunas connotaciones sobre el instrumento. 

En la leyenda de la caja ronca encontramos sonidos que 
se asemejan a un tambor de guerra; es pausado, ronco, 

XVII l. Ledo. Carlos A. Coba A.; 111 Alfredo Nieto; IV 55 años; V. Agricultor; VI Primaria; VII 

56 

Alóag; VIII 43 años; IX 16 de julio de 1977; X Alóag; Machachi, cantón Quito, Prov. 
Pichincha; XI Mestizo-Hispano-hablante. 



sordo, lejano y fúnebre; en otra parte, se dice: e/ sonido es 
lento, monótono y lúgubre; en otro lado se habla de que se 
escuchó sonidos de la caja ronca mezclados con campanas; y 
en otra parte se anota que se escuchó un ruido funesto. 
Además, encontramos ritmos que enfatizan la leyenda, como 
los siguientes: 

ot.,,.o l'\Á.t-w.o de.\ 01 ''<!aja Ronc.0
11 

i79 n' TA 17" i•• ~} 1- ')('le' X " l ><-)',, '>Ca 

1 ~' 1_r-A 'I 7: !) J-~~-~-\~>~~--x~~~~-
1 

X )< 

El personaje que toca la "caja ronca", unas veces es un 
"bulto vestido de blanco", una "persona vestida de rojo", un 
"duende", un "demonio" y/ o "un personaje misterioso". 

Esto nos demuestra que dentro de la estructura de la 
leyenda existe un personaje que toca el instrumento; sea un 
tambor redoblante o una caja, llamada tambora y, además, 
los ritmos que se escuchan en la distancia de la noche, se 
acercan y desaparecen. La leyenda, como habíamos dicho, es 
una narración irreal con huellas de verdad, ligada a una zona 
cultural y a una estratificación social. El tambor se encuentra 
relacionado con el misterio, con el más allá y, por el proceso 
de dinamización, de caso pasa a leyenda y de ésta al mito. 

2.0.10.3. El bombo misteriosamente histórico 

El "bombo" es uno de los instrumentos que integra la 
banda de pueblo. En el Punge, parroquia de Quiroga, cantón 
Cotacachi, provincia de lmbabura, Ecuador, se dio una con-

57 



notación misteriosamente histórica con relación a este instru­
mento. 

En tiempos del Padre Morales el pueblo se dividió en 
"moros" y "cristianos". El padre formó la banda de pueblo y 
el bombo comenzó a impartir órdenes y señales a los "mo­
ros". Congregaba a los feligreses para las mingas, para los 
oficios religiosos y para las reuniones de orden social y festi­
vo. Las señales impartidas eran dadas, con toda seguridad, 
por el mismo padre. Día a día resultaba un misterio la existen­
cia de "el bombo". ¿Dónde se encontraba? ¿En qué lugar lo 
guardaban? ¿Quién tocaba? ¿Cuándo y en qué ocasiones? 
Todo resultaba un misterio obediente. Sin embargo, sus se­
ñales eran concretas y precisas: las unas eran para organizar­
se contra los cristianos y las otras para reunirse y hacer obra 
en bien de la colectividad. Estas señales se escuchaban por la 
tarde, otras por la noche y algunas por la mañana o cuando se 
requería la presencia de los feligreses junto a la casa parro­
quial de los moros. 

Cuentan que en cierta ocasión, debía llegar a Quiroga el 
Ministro de Obras Públicas y algunas otras autoridades de 
visita al Padre Morales. Nadie sabía de su llegada. Alguien dio 
la noticia y se hizo escuchar el sonido grave y pausado del 
bombo. Después de unos pocos minutos la gente se encon­
traba congregada junto a la casa parroquial. La señal, según 
dicen, se había escuchado dos o más kilómetros a la redonda. 

De igual forma, el misterioso sonido del bombo, se hacía 
presente en las mingas, en los conflictos parroquiales, en los 
asuntos religiosos y siempre que se requería la presencia de 
los "moros"xv 111

• 

El "bombo", misterio de un pueblo, marca una etapa de 
historia, de fanatismo religioso y de leyenda. El bombo exis­
tió, existe, pero nadie conoce donde se encuentra. 

XVIII l. Ledo. Carlos A. Coba A.; 111 Plutarco Cevallos; IV 58 años; V. Jubilado; VI Superior; VII 

58 

Cotacachi; VIII 38 años; IX 10 de mayo de 1979; X Otavalo, Prov. lmbabura; XI mestizo• 
hispano-hablante. 



2.0.11. y 

Los tambores registrados en nuestras investigaciones 
los encontramos en todas culturas que conforman el terri-
torio ecuatoriano. 

Están presentes en los macro rupos culturales quichua 
e hispano hablantes como también en los micro grupos etno 
nacionales. 

Sería largo enumerar cada uno de ellos con sus varian­
tes y los lugares donde los hemos encontrado. Sin embargo, 
trataremos hacer un registro acuerdo al lugar, infor-
mante, clase tambor, denominación y tamaño, hecho cul-
tural, grupo cultural, fecha investigación y código y/ o 
información. 

59 



2.0.12. 

Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

San Rafael, Jerónimo lzama. Tambor peque- Fiesta del "Co- Macro grupo qui- 19-Vlll-75 I-MA. 
Cantón Otavalo, ño, tamboril o raza". chua-hablante. 
Prov. lmbabura caja. 

2 San Rafael, Alfredo Toapanta. Bombo. Fiesta del "Co- Macro Grupo mes- 19-Vlll-75 I-MA. 
Cantón Otavalo, raza". tizo hispano ha-
Prov. lmbabura. blante. 

3 San Rafael, Vinicio Toapanta. Tambor militar. Fiesta del "Co- Macro grupo mes- 19-Vlll-75 I-M. 
Cantón Otavalo, raza11 tizo hispano ha-
Prov. lmbabura. blante. 

4 Canandé, Prov. Segundo Cande- Cununos. Agua corta, Micro grupo 19-Vll-75 8--MA. 
Esmeraldas. lejo. agua larga, Ca- cayapa. 

ramba, etc. 

5 Canandé, Prov. Espíritu Cimarrón. Tambor. Agua 1 a rg a, Micro grupo 19-Vll-75 8--MA. 
Esmeraldas. agua corta, Ca- cayapa. 

rarnba, etc. 

6 Naranjal, Prov. Calixto Añapa. Bombo. Agua larga, Ca- Micro grupo 18-Vll-75 11-MA. 
Esmeraldas. rarnba, torbelli- cayapa. 

no, etc. 

7 Naranjal, Prov. Alberto Segundo Cununos. Agua larga, Ca- Micro grupo 18-Vll-75 11-MA. 
Esmeraldas. de la Cruz. ramba, Torbelli- cayapa. 

no, etc. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

8 Angochagua, Manuel Antonio Tambor peque- Matrimonios, Macro grupo qui- 30-111-75 13-MA. 
Cantón !barra, Chuquín. ño, tamboril o bautizos, etc. chua - hablante. 
Prov. lmbabura. caja. 

9 Chilcapamba, José Pedro Calapi Tambor peque- Fiesta de 1 Macro grupo qui- 10-Vll-75. 27-MA. 
Quiroga, Can- Celestiano. ño, tamboril o Abago. chua - hablante. 
tón Cotacachi, caja. 
Prov. lmbabura. 

10 Gembuentza, Domingo Nanchi. Tambor peque- Cantos de Federación Shuar. 27-Vl-75 31-MB. 
Zamora Chin- ño, tamboril o fiesta. 
chipe. caja. 

1 Saraguro, Prov. José M. Lozano. Tam e Velorio de niño Macro grupo qui- 18-V-75 33-MB. 
Loja. diano fiesta de Na- chua - hablante. 

vidad. 

12 Sucúa, Prov. de Pedro Gongumas. Tuntui. Tambor de Federación Shuar. 26-V-75 35-MA. 
Morona San- mensajes: Fies-
tiago. tas, muerte, 

guerra y enfer-
medad. 

13 Yanzatza, Can- Jorge Antonio Tampur. Toques para las Federación Shuar. 1-V-75 41-MA. 
tón Zamora Núñez. fiestas. 
Chinchipe. 

14 Sucúa, Prov. de Tanto Pinchupá. Tuntui. Toques para to- Federación Shuar. 27-V-75 43-MA. 
Morona San- mar natem, 
tiago. muerte y beber 

chicha. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

15 Sucúa, Prov. Rafael Tzama- Tuntui. Envío de men- Micro grupo cultu- 27-V-75. 43-MA. 
Morona San- rengue. sajes. ral Shuar. 
tiago. 

16 San Miguel Al- José María Tambor peque- Fiesta de Pen- Macro grupo qui- 18-X-75. 45-MA. 
to, San Rafael, Cahuasquí. ño, caja. dones. chua hablante. 
Cantón Otavalo, 
Prov. lmbabura. 

17 San Rafael, Lorenzo Jitacama. Tambor peque- Fiesta de Co- Macro grupo qui- 18-IV-76. 53MA. 
Cantón Otavalo, ño, tamboril. razas. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

18 San Rafael, Ota- Lorenzo Jitacarna. Tambor peque- Co- grupo qui-
valo, Prov. lm- ño, caja o tam- raza. chua hablante. 
babura. boril. 

19 Quiroga, Can- José Morocho. Tambor peque- San Juan. Macro grupo qui- 29-Vl-76. 72-MA. 
tón Cotacachi, ño o caja. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

20 lmantag, Can- José María An- Tambor peque- Fiesta de San Macro grupo qui- 29-Vl-76. 75-MA. 
tón Cotacach i, rango. ño o caja. Juan. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

21 San Rafael, José Antonio An- Tambor peque- Fiesta del Co- Macro Grupo qui- 19-Vlll-76. 83-MA. 
Cantón Otavalo, tamba. ño o caja. raza. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

22 San Rafael, Gerónimo lzama. Tambor peque- Fiesta del Co- Macro grupo nui- 18-Vlll-76. 85-MA. 
Cantón Otavalo. ño o caja. raza. chua hablante. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

23 San Rafael, Leandro Cabas- Tambor peque- Fiesta del Co- Macro grupo qui- 20-Vlll-76. 86-MA. 
Cantón Otavalo, cango. ño o caja. raza. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

24 San Rafael, Sebastián Peru- Tambor peque- Fiesta del Co- Macro Grupo qui- 21-Vlll-76. 90-MB. 
Cantón Otavalo, gachí. ño o caja. raza. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

25 El Empedrado, Rafael Trávez. Tambor peque- Pase de Misa Macro grupo qui- 25-IX-76. 101-MA. 
Cantón !barra, ño o caja. para San Juan. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

26 Guajindro, San José Manuel Villa- Tambor peque- Fiesta de Pen- Macro grupo qui-
Rafael, Cantón grán. ño o caja. dones. chua 
Otavalo, Prov. 
lmbabura. 

27 San Miguel Al- José Peralta. Tambor pe- Fiesta de Pen- Macro grupo qui- 8-X-76. 104-MA. 
to, San Rafael, queño. dones. chua hablante. 
Cantón Otavalo. 

28 San Miguel Al- Mariano Jitacama. Tambor peque- Fiesta de Pen- Macro grupo qui- 9-X-76. 105-MB. 
to, Cantón Ota- ño, caja o tam- dones. chua hablante. 
valo, Prov. lrn- bora. 
babura. 

29 San Miguel Al- Antonio Aguilar. Tambor peque- Fiesta de Pen- Macro grupo qui- 12-X-76. 107-MA. 
to, Cantón Ota- ño o caja. dones. chua hablante. 
valo, Prov. lrn-
babura. 



N° LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

30 San Miguel Al- Vicente Samuel Es- Tambor peque- Fiesta de Pen- Macro grupo qui- 13-X-77. 130--MA. 
to, Cantón Ota- pinosa. ño o caja. dones. chua hablante. 
valo, Prov. lm-
babura. 

31 Cotacachi, Prov. Segundo Esteban Constructor Ebanistería. Macro grupo mes- 28-X-77. 131-MA. 
lmbabura. Muriel. de tambores. tizo hispano ha-

blante. 

32 Gembuentza, Jorge Guzmán Tampur. Toque de bien- Federación Shuar. 27-IV-75. 34-M. 
Prov. Zamora Nanchi. venida. 
Chinchipe. 

33 Loja, Prov. Loja. Florencio Torres. Bombos. Tonos de fiesta. Macro grupo mes- 16-V-75. 96--M. 
tizo hispano 
blante. 

34 Peguche, Can- Segundo Lema. Bombo o tam- Toques de Macro grupo qui- 19-IV-75. 97-M. 
tón Otavalo, bora (mediana). fiesta. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

35 Peguche, Can- César Antonio Sa- Tambor grande Festividades. Macro grupo qui- 13-111-79. Información. 
tón Otavalo, rabino. o tambora. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

36 El Chilcal, Can- Miguel Potosí. Tambor peque- Matrimonios y Macro grupo qui- 13-111-79. Información. 
tón Otavalo, ño o tamboril. bautizos. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

37 Chuchuquí, Francisco Aguilar. Tambor peque- Fiesta de Cora- Macro grupo qui- 13-111-79. Información. 
Cantón Otavalo, ño y mediano, zas y Pendones. chua hablante. 
Prov. lmbabura. caja o tambora. Constructor. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACI0N 

38 Chuchuquí Alto, Segundo Aguilar. Tambor peque- Fiesta de Cora- Macro grupo qui- 13-111-79. Información. 
Cantón Otavalo. ño y mediano. zas y Pendones. chua hablante. 

39 Angla, Cantón Gonzalo Lozano. Tambor peque- Fiesta de matri- Macro grupo qui- 14-111-79. Información. 
Otavalo, Prov. ño o caja. monios. chua hablante. 
lmbabura. 

40 Angla, Cantón Hernán Anrango. Tambor peque- Matrimonios y Macro grupo qui- 14-111-79. Información. 
Otavalo, Prov. ño o caja. bautizos. chua hablante. 
lmbabura. 

41 Angla, Cantón Luis Cacuango. Tambor peque- Matrimonios y Macro grupo qui- 14-111-79. Información. 
Otavalo, Prov. ño o caja. bautizos. chua hablante. 
lmbabura. 

42 llumán, Cantón Pablo Maigua. Tambor peque- Matrimonios y Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
Otavalo, Prov. ño o caja. bautizos. chua hablante. 
lmbabura. 

43 llumán, Cantón José Manuel Cór- Tambor peque- Matrimonios. Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
Otavalo, Prov. dova. ño o caja. chua hablante. 
lmbabura. 

44 Carabuela, Can- José Manuel Ca- Tambor peque- Matrimonios y Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
tón Otavalo, chiguango. ño o caja. Cons- fiestas sociales. chua hablante. 
Prov. lmbabura. tructor. 

45 Carabuela, Can- Enrique Morales. Tambor media- Fiestas sociales. Macro g_rupo qui, 20-111-79. Información. 
tón Otavalo, no. Constructor. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

46 Carabuela, Can- Miguel Cachimuel. Tambor peque- Fiestas sociales. Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
tón Otavalo, ño o caja. chua hablante. 
Prov. lmbabura. 

47 Loma Negra, Juan María Escu- Tambor peque- Fiesta del Aba- Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
lmantag, Can- dero. ño o caja. go y nacionales. chua hablante. 
tón Cotacachi, 
Prov. lmbabura. 

48 Loma Negra, Juan Lita. Tambor peque- Fiesta del Aba- Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
lmantag, Can- ño o caja. go y matrimo- chua hablante. 
tón Cotacachi, 
Prov. lmbabura. 

49 Loma Negra, Rafael Chávez. Tambor peque- Fiesta del Aba- Macro grupo qui- 20-111-79. Información. 
lmantag, Can- ño o caja. go y matrimo- chua hablante. 
tón Cotacachi, nios. 
Prov. lmbabura. 

50 La Merced, Can- Narcizo Sandoval. Tambor peque- Ebanistería. Macro grupo qui- 27-111-79. Información. 
tón !barra, Prov. ño. Constructor. chua hablante. 
lmbabura. 

51 Zuleta, Cantón José -Antonio Es- Tambor peque- Fiestas sociales. Macro grupo qui- 27-111-79. Información. 
!barra, Prov. lm- cola. ño o caja. chua hablante. 
babura. 

52 El Abra, Cantón José Hilario No- Tambor peque- Matrimonios. Macro grupo qui- 27-111-79. Información. 
!barra, Prov. lm- ques. ño o caja. chua hablante. 
babura. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

53 Latacunga, Celso Panchi. Tambor media- Mama Negra. Macro grupo qui- 12-111-79. Información. 
Prov. de Coto- no, tambora. chua hablante. 
paxi. 

54 Chimborazo, Gonzalo Bustos. Tambor media- Carnaval. Macro grupo qui- 7-11-67. Información. 
Prov. de Chim- no, tambora. chua hablante. 
borazo. 

55 Canelos, Prov. Luis Caldas. Tambor peque- El Camari. Macro grupo qui- 15-Vlll-68. Información. 
de Pastaza. ño, tamboril. chua hablante. 

56 San Miguel, Cristóbal González. Tambor grande, Danzante. Macro grupo qui- 20-Vll-66. Información. 
Cantón Salce- bombo. chua hablante. 
do, Prov. Coto-
paxi. 

57 Cañar, Prov. de Francisco Loja. Bombo. Danzante. Macro grupo qui- 13-Vl-66. Información. 
Cañar. chua hablante. 

58 Pujilí, Prov. de Virgilio Santacruz. Bombo. Danzante. Macro grupo qui- 15-IV-67. Información. 
Cotopaxi. chua hablante. 

59 Saraguro, Prov. Corazón Jumbo. Tambor peque- Matrimonio. Macro grupo qui- 30-Vll-67. Información. 
de Loja. ño, tamboril. chua hablante. 

60 Guano, Prov. Oswaldo Cascante. Tambor media- Pase del Niño. Macro grupo qui- 24-Xll-67. Información. 
Chimborazo. no, caja. chua hablante. 

61 Calpi, Prov. Segundo Huilca. Tambor peque- Reyes Magos. Macro grupo qui- 6-1-67. Información. 
Chimborazo. ño, tamboril. chua hablante. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACION 

62 San Andrés, Virgilio Santacruz. Bombo. Danzantes. Macro grupo qui- 15-IV-67. Información. 
Guano, Prov. de chua hablante. 
Cotopaxi. 

63 Ucán, Prov. de Jaime Pulgar. Bombo. Reyes Magos. Macro grupo qui- 6-1-6/. Información 
Chimborazo. chua hablante. 

Pujilí, Prov. de Virgilio Santacruz. Bombo. Danzantes, Macro grupo qui- 23-Xll-68. Información 
Cotopaxi. Reyes Magos. chua hablante. 

65 Pujilí, Prov. de Virgilio Santacruz. Bombo. Danzantes, Macro grupo qui- 23-Xll-68. Información. 
Cotopaxi. Reyes Magos. chua hablante. 

66 San José de Vidal Vallejo. Tambor media- Danzantes, Macro grupo qui- 8-11-68. Información. 
Chimbo, Prov. no, caja o tam- Reyes Magos. chua hablante. 
de Bolívar. bora. 

67 Pornasqui, Sixto Minango. Tambor peque- Matanza de los Macro grupo qui- 15-Vll-68. Información. 
Prov. de Pi- ño o caja. Yumbos. chua hablante. 
chincha. 

68 Sicalpa, Coita, Manuel Chuqui. Caja, Tambor Curiquingos y Macro grupo qui- 10-111-68. Información. 
Prov. Chimborazo. pequeño. Yumbos. chua hablante. 

69 Cuenca, Prov. Luis Aurelio Ca- Bombo. Pase del Niño. Macro grupo qui- 24-Xll-69. Información. 
de Azuay. beza. chua hablante. 

70 Cañar, Prov. de Juan Pablo Parati. Bombo. Curiquinga. Macro grupo qui- 20-Xll-69. Información. 
Cañar. chua hablante. 



Nº LUGAR INFORMANTE CLASE DE HECHO GRUPO FECHA DE CODIGO 
TAMBOR CULTURAL CULTURAL INVESTIGACI0N 

71 San Andrés, Pí- Carlos Sarzosa. Tambor media- Corpus, Car- Macro grupo qui- 15-Vll-69. Información. 
llaro, Prov. de no, caja o tam- naval. chua hablante. 
Tungurahua. bora. 

72 San Miguel Al- Lorenzo Yacelga. Tambor pe- Pendones. Macro grupo qui- 8-X-76. 104-MA. 
to, Parr. San Ra- queño. cha hablante. 
fael, Cantón 
Otavalo, Prov. 
lmbabura. 

73 Salasaca, Prov. Mariano Masa Tambor grande Danzantes. Mestizo hispano 8-111-68. Información. 
de Tungurahua. quiza. o bombo. hablante. 



De nuestra investigación podemos concluir que en el 
Ecuador existe una gran variedad de tambores desde los más 
pequeños hasta los más grandes, por su tamaño. Cada grupo 
y subgrupo etno-cultural posee su tambor, el cual cumple una 
función específica dentro del contexto estructural festivo. 

Además, debemos anotar que uno es el 11 músico­
pifanero-tocador" y otro es el constructor. Las comunidades 
que poseen cierto tipo de festividades tienen una persona 
especializada en la confección de instrumentos; en nuestro 
caso, los constructores y aquellos que no lo poseen van a la 
comunidad vecina o donde algún mestizo a buscar la presta­
ción de servicio. 

Los tambores encontrados en los macro grupos qui­
chua-hablantes y mestizo hispano hablantes, como también 
en los micro grupos indígenas, son los siguientes: 

2.1. 
2.1.1. 
2.1.2. 
2.1.2. 
2.2. 
2.2.1. 
2.2.2. 
2.2.3. 
2.2.4. 
2.2.5. 
2.2.6. 
2.2.7 

2.1. 
2.1.2. 
2.1.1.1. 

TAMBORES DE UN PARCHE: 
Zambomba; 
Pandereta; y 
Cununos; 
TAMBORES DE DOS PARCHES: 
Tambor pequeño o "tamboril"; 
Tambor mediano o "caja"; 
Tambor grande o "tambora"; 
Tampur; 
Bombo; 
Tambor militar; y, 
BOMBA 

TAMBORES DE UN PARCHE, 
ZAMBOMBA, 
HISTORIA: 

La zambomba, membranófono fricativo de astil o más­
til rígido o fijo, es un instrumento muy común en Europa así 
como en España y también en algunos países de América, 

70 



como Venezuela. 
Sin descartar la poses1on de este tambor entre los 

pueblos europeos y americanos, los africanos poseen el mis­
mo tambor, con variantes como: los congos, los mumyaka, 
los mumbaba; y, los bampombo, los cuales le llaman KA Y­
NA-BALA, que significa "el leopardo del pueblo", entre otros. 

Hornbostel cree que es de origen africano y el pueblo 
español cree que es suyo. Los primeros usan para celebrar el 
paso del sol por el equinoccio y los segundos usan en la 
"Navidad", "Carnaval" y "Corpus Cristi". 

"Los membranófonos fricativos de astil fijo, dice Fer­
nando Ortiz, solían tener un carácter sexual, asociándose casi 
siempre a ritos funerarios y de fecundación, así humana co­
mo agraria" 125

• Curt Sachs, a este respecto opina que, "son 
instrumentos manejados por hombres y representa el pene 
masculino; y, que además, se utiliza en las ceremonias de 
iniciación en el Africa del Sur. Este rito de iniciación no es sino 
una preparación y enseñanza para la vida sexual" 126

• 

Isabel Aretz, en "Instrumentos Musicales de Venezue­
la", dice: "La zambomba es un instrumento pastoril, propio 
también de la navidad, como en Venezuela" 121

• En el Ecuador 
se ha utilizado única y exclusivamente en tiempo de navidad 
para acompañar "villancicos", "pasodobles", "jotas", 
"sanjuanitos", etc. Este instrumento, sin lugar a duda, fue 
traído por los frailes franciscanos españoles al Ecuador. 

Según Balfours, "se extendió por Europa en el siglo 
XVI y llegó a España, Portugal, Italia, Holanda, Alemania, 
Francia y Rumania" 12ª. Mahillón cree que "es popular en Ale-

125 ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocubana"; Ed. Cárdenas y Cía.; La 
Habana, 1955; Vol. V; pág. 174. 

126 SACHS, Curt: en Fernando Ortiz, Op. cit.; pág. 174. 

127 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Ed. Universitaria de Oriente; 
Cumaná-Venezuela, 1967; pág. 104. 

128 BALFOUR, Henry: "The friction drum"; En: "Jour. of R. Anth. lnstitute of Gr. Britain and 
lreland"; London, 1907; Vol. XXXVII; pág. 67. 

71 



mania, Bélgica y Holanda" 12ª. Herman Closson sostiene que 
"es flamenco y que fue llevado a España" 130

• Pedro Dantos 
pone su origen en "Africa" de donde fue llevado a España por 
los árabes y a Flandes por los españoles. 

Creemos que este instrumento es de origen africano y 
fue llevado por estos a España en los ss. XV, XVI y tuvo su 
dispersión en Europa y de ahí, por medio de los misioneros y 
esclavos africanos, vino a América. En América tuvo su asen­
tamiento en las Antillas, Venezuela, Brasil, Colombia y Ecua­
dor, entre otros países. 

2.1.1.2. ORIGEN DE LA PALABRA: 

Sobre el origen de la palabra "zambomba" es muy 
explícito Fernando Ortiz en su libro: "Instrumentos de la 
Música Afrocubana". Sobre este particular dice: "Además de 
la estructura organográfica y de los antecedentes del instru­
mento, demuestra su "origen congo" el nombre que se le dio 
en España: "zambomba". Esta no es una palabra simplemen-

te onomatopéyica. El bronco zumbido que produce al 
ser tañida la "zambomba" no evoca la percusivarim­
bombancia de un tambor tal como parece advertí rse en 
las dos últimas sílabas de "zambomba". El vocablo 
"zambomba" proviene del congo "zimbembo" que signifi­
ca los "cantos de los funerales", lo cual alude al carácter 
fúnebre de los membranófonos fricativos africanos. En con­
go mvumbi es "muerto o cadáver" (de donde llegó el "palo 
mfumbi" y su plural dice zimvumbi "los muertos"). Zambom­
ba quiere decir "instrumento de los muertos", y este fue su 
originario destino. Por otra parte, "nsamba" en congo es 
"oración, ofrenda, invocación" y "mbumba" es fetiche, mis­
terio, secreto". "Nsamba-mbumba" en congo significa invo­
cación al misterio o fetiche", y eso se hace con la "zambom­
ba" en Africa. 131. 
130 CLOSSON, Herman: "Musicale"; París, 1930; pág. 45. 

131 ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocubana"; Ed. Cárdenas y Cía. 
Editores; Habana, 1955; Vol. V; pág. 183. 

72 



La palabra zambomba, al parecer tuvo connotaciones 
varias de acuerdo a la ubicación, al uso, a la fabricación, etc., y 
en cada uno de los pueblos se utilizó de acuerdo a sus festivi­
dades y ritos. 

2.1.1.3. DESCRIPCION: 

La zambomba en el Ecuador es un·instrumento de barro 
cocido, olla, o pondo grande y, en otros casos, de madera o 
puro, de preferencia un barril. Es hueco en su interior. Abierto 
por un extremo y cerrado por el otro. Tiene una piel tirante o 
tensa y en el centro del parche se encuentra un mástil o astil 
de madera, carrizo u otro material. El mástil o astil es frotado 
de arriba hacia abajo o viceversa con la mano o manos hume­
decidas y produce un sonido fuerte, ronco y mom'>tono. 

El instrumento de nuestro estudio se encuentra en el 
Coro de la Iglesia de San Francisco de Quito y se utiliza para 
acompañar los "cantos y piezas de Navida_d". Este instrumen­
to tiene las siguientes características: 1.- Cuerpo o caja del 
instrumento: es un pondo grande de barro cocido. Tiene boca 
ancha con un bordo delgado en la parte superior y la parte 
inferior remata en base o punta. 2.- El parche es de cuero de 
borrego y a fines del siglo pasado y comienzos de éste se 
utilizaban los pergaminos de los libros de facistol, Crimen 
Histórico. 3.- El mástil o astil es de carrizo o de mandera de 
eucalipto. 4.- El mástil o astil se sujeta al parche con una piola 
o soguilla por dentro. 5.- El parche cubre la boca del pondo y 
se encuentra sujeto por medio de una piola o soguilla.x1x. 

2.1.1.4. CONSTRUCCION: 

El constructor de la zambomba compra el "pondo" en el 
mercado. La vasija debe llenar ciertos requerimientos, como 
son: que el barro sea bien cocido, que tenga boca ancha, que 

XIX Información y documentos del Convento de San Francisco de Quito. 

73 



posea un bordo en la boca y que el centro del pondo sea más 
ancho que la boca. El color del pondo es indiferente, puede 
ser ocre, rojizo o vidriado, etc. 

El parche que va soore la boca del pondo es de cuero de 
borrego o de chivo. En el Convento de San Francisco nos 
contaban que algunos padres para la confección de la zam­
bomba, utilizaban los pergaminos de algunos incunables o 
de los libros de facistol. Esto demuestra que desde tiempos 
no tan antiguos, fuera del crimen de lesa cultura, existió la 
costumbre de la construcción de la zambomba. 

El "mástil" o "astil" puede ser de madera, de carrizo o 
de una varilla de hierro. El instrumento que se utiliza o mejor 
se utilizaba en la fiesta de Navidad tenía astil de carrizo y las 
más de las veces de madera de eucalipto. 

Con estos elementos se construye la zambomba. El 
cuero que va a servir de parche se remoja durante la noche. Al 
día siguiente se amarra el "astil" o "mástil" con el parche, de 
tal manera que quede fijo. Cuando el astil es de madera tiene 
una ranura para que la soguilla embone en él y el parche 
quede fijo. Terminado este proceso, se fija el parche en la 
boca del pondo con una soguilla. Se estira el cuero hasta que 
el parche quede tenso. Luego se pone cera en el astil y queda 
terminado el instrumento. 

74 



2.1.1.5. DIAGRAMA DE CONSTRUCCION: 

Lámina Nº 2 

2. 1.1.5. 1. "Cuerpo o caja del instrumento". Pondo grande de 
barro cocido. 

75 



Lámina Nº 3 

2.1.1.5.2. "Mástil o astil". Carrizo o palo de eucalipto. 

Lámina Nº 4 

2.1.1.5.3. Mástil o astil y parche. El mástil o astil es amarrado 
con una piola al parche. 

76 



Lámina Nº 5 

2.1.1.5.4. "El mástil o astil y el parche es sujeto con una piola 
al pondo". El instrumento queda terminado. Además, se po­
ne cera de parafina en el astil. 

71 



Lámina Nº 6 

2.1.1.5.5. Ejecución del instrumento con ambas manos. 

78 



2.1.1.6. EJECUCION: 

El mástil o astil se encuentra untado de cera. Con la 
mano derecha, con ambas manos o alternando la derecha y la 
izquierda, el ejecutante oprime la membrana y hace resbalar 
la paima de la mano sobre el astil. El aire comprimido hace 
rebotar la membrana y vuelve a su estado natural. El sonido 
se produce por la presión del astil sobre la membrana, y el 
aire comprimido en la caja hace resonar el parche producien­
do el sonido ronco y vibrante (tremolado). La ejecución está 
sujeta a las leyes del émbolo. 

2.1.1. 7. CIRCUITO DE SONIDO: 

1.- La (s) mano (s) del ejecutante se encuentra (n) en la 
parte superior del astil o mástil; 2.- A medida que la (s) mano 
(s) humedecida (s) descienda (n), el astil presiona la membra­
na al aire contenido en la caja; 3.- La fricción del astil no es 
continua, debido a la (s) mano (s) humedecida (s); 4.- El 
movimiento produce fricciones discontinuas; 5.- Este movi­
miento discontinuo produce fricciones equivalentes en el 
parche; 6.- El aire de la caja de resonancia presiona sobre la 
membrana de abajo hacia arriba buscando escape de salida; 
7.- Las vibraciones discontinuas de presión y el aire de la caja 
de resonancia en forma de émbolo hacen vibrar la membrana 
o parche en forma ronca, discontinua y tremolada. Por consi­
guiente, el movimiento discontinuo de la fricción y presión 
del astil produce presiones equivalentes a la presión del aire 
contenido en la caja de resonancia, produciendo en la mem­
brana un sonido de presión y expansión ronco y vibrátil. 

79 



co 
o 

1.1.7.1. 

Mástilconcera ~----------~: 7 

11 Mano(s) +-------- ---1:l(DManos 

1 Discontinuas y Presión (émbolo) 

111 Membrana o Parche +- __ _ 
, 

1 
'>: Vibración Discontinua de Sonido (émbolo) 

• _______ { s;,, , - . - _ _7 >-~ Presión Discontinua de Presión 
IV Boca de la Olla \\ As. A ..._ As.;;.¡ sobre la Membrana 

V Cuello +-- -- - --- --

VI Olla de Barro 

Vil Aire Contenido 

~-----

1 

1 

1 

1 

1 

1 

<ll!;----+-- - i 
1 1 

1 

~ ~/i' 1 w 
\ \ \ ,,' 1 

1 

! 1 

:--i ----
1 1 

1' r--"''Í' '11 ' ;,--1A \ \ 1 1 / / 

VIII Base de la Olla 

'\. '--'-~ /1 ',, __ .,,. ! \ \ \ ,: 1' /// 

~® 4--- - --------

- --

4) Presión de la Columna de Aire 

Expansión de la Columna 

por la Presion 

Choque de la Columna del Aire en la Base 



2.1.1.8. DIMENSIONES: 

2.1.1.8.1. OLLA: 

2.1.1.8.1.1. Boca de la olla 
2.1.1.8.1.2. Cuello 
2.1.1.8.1.3. Parte media de la olla 
2.1.1.8.1.4. Base de la olla 
2.1.1.8.1.5. Largo de la olla 

2.1.1.8.2. PARCHE: 

2.1.1.8.2.1. Diámetro del parche 
2.1.1.8.2.2. Parche íntegro 

2.1.1.8.3. AMARRAS: 

2.1.1.8.3.1. Largo 

2.1.1.8.3.2. Distancia de sujeción 

2.1.1.8.4. MAZA: 

2.1.1.8.4.1. 
2.1.1.8.4.2. 
2.1.1..8 
2.1.1.8.4.3. 

Largo 
Diámetro 
Bola de la maza, largo 
Bola de la maza, diámetro 

2.1.1.8.5. MASTIL O ASTIL: 

2.1.1.8.5.1. Largo 
2.1.1.8.5.2. Diámetro 
2.1.1.8.5.3. Canalete 
2.1.1.8.5.4. Amarra final 

30,5 cm. 
22,5 cm. 
42 cm. 
18 cm. 
54,5 cm. 

30,5 cm. 
40 cm. 

86x3-
remate 

cada 6 cm. 

35 cm. 
3 cm. 
7,5 cm. 
5,5 cm. 

55,5 cm. 
3 cm. 
2,5 cm. 

5x3-
remate 

81 



2.1.1.8.6. CERA EN EL MASTIL: 

211.861 Parafina 

2.1.1.8. 7. CLASIFICACION: 

2 mm. 

2 
2.3 
2.3.1. 
2.3.1.1. 
2.3.1.1.1. 
2.3.1.1.1.8. 
2.3.1.1.1.8.1. 
2.3.1.1.1.8.1.1. 

2.1.1.9. USO: 

Membranófono 
Membranófono de frotación 
Con palo 
Con palo atado encima 
Palo fijo 
Con cuero atado 
Atadura con soga 
Sin aparato especial de tensión 

El ejecutante marca la zambomba y le transporta al 
"coro" en donde será utilizada junto con los demás instru­
mentos. La manera o forma de ejecución es de pie, semi­
inclinada; junto a él se encuentra un recipiente con agua para 
humedecer las manos durante la ejecución. La presión del 
"astil" o "mástil" es a manera de émbolo, como queda dia­
gramado. 

En cuanto se refiere al uso, este membranófono se lo 
utiliza única y exclusivamente en las "Fiestas Navideñas". 
Comienza la "novena de Navidad"; "vísperas" y "fiesta de 
Navidad" y en los días posteriores a la misa hasta el miérco­
les de Ceniza. 

Las piezas que acompaña este instrumento son las más 
variadas: Sanjuanitos, pasodobles, jotas, villancicos tanto de 
tipo folk como de corte popular, etc.; los villancicos de tipo 
folk analizaremos posteriormente. 

El ritual de estas ceremonias es estricto y muy riguroso, 
no se puede tocar en cualquier momento. Trataremos de 
describir muy suscintamente. 

82 



2.1.1.9.1. NOVENA: 

Terminado el "Rosario",se da-inicio a las letanías canta­
das, la una es de corte folk y la otra es propia d_el tiémpo de 
Navidad. En estas dos letanías cantadas.se usa la .zambomba 
conjuntamente con los demás instrufhéntos; la primera más 
corta y la segunda más larga. Artibas f$tanías éstán en com-
pás de &8. • 

Al finalizar las letanías sé.entone ,un canto fc,lk Uamado: 
"Dulce Jesús Mío". Luego se.dein'téft,'.~Ja Noven·l!yén medio 
de ella se hace una pausa y se tartt~;uQ.,.VillanéiC0 popular. Se 
finaliza con otro del mismo corté. •• 

2.1.1.9.2. VISPERAS Y MISA~ 

El Pase del Niño, antes de la misa.de media nóche, está 
sujeto a leyes y cánones ~ue ta tgt.esfo prescribe; Durante el 
trayecto, desde la "sacristía" hasta el.:'coro", se v,a 6antando 
un villancico popular o folk. _ 

Terminado Maitines y Laudés aed'a· inicio-a ta ':misa de 
media noche". La misa es pomposa y !tena de ceretrtonia. En 
la "comunión" se entonan villandcos·y se tocañ sanjuanitos, 
pasodobles y jotas. Se termina el rtto con una 'pieza ele corte 
nacional o español, sea San juan, pasodoble o jota. 

2.1.1.9.3. TIEMPO DE NAVIOAO: 

Durante este ciclo, tiempo d~ NaVidad, hasta el miérco­
les de Ceniza, se pasan misas .ál: Ntñó Dios. En todo este 
tiempo se toca la zambomba, tthf~gulo, niara-ceas-y el órgano. 

La zambomba tiene uso navideño. Terminado este pe­
ríodo se la guarda hasta el próximo año: En el Ecuador no he 
podido observar este instrumento én ninguna .otra parte, 
solamente en el Convento de S~n Francisco, -E;3n Quito. 

Por este tiempo, en Vénezuela, he poditro estudiar las 
más variadas zambombas llaniadásl'furucos". El "furuco'' es 
un barril pequeño, cubierto con una' membraná; un é!Stil o 

83 



palo delgado que atraviesa el parche y éste se encuentra 
sujeto con un cinchón. La construcción de los "furucos" es 
muy variada. Los grupos orquestales se llaman "aguinal­
dos", éstos están compuestos de: "cuatro", "guitarras", 
"maracas" y "furuco". En Cantaura grabamos dos aguinal­
dos: uno de la Cruz y otro de Navidad, de igual forma en 
Sanare y en La Trinidad, Estado de Miranda. 

Para conocimiento del "fu ruco" puede consultarse: Fer­
nando Ortiz, Isabel Aretz, Luis Felipe Ramón y Rivera, Gonza­
lo Picón Febres, Lizardo Alvarado, Silva Uzcátegui, Olivares 
Figueroa Liscano, etc. 

2.1.1.10. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOQD. 132 

Lámina 8 

/VVVy\ 

S . H 21 Percutido S - H 211 Directamente 

S . H 231 Palo o mástil S - H 233 Fricción manual 

132 HOOD, Mantle: "The Ethnomuslcologist"; New York, 1971; págs. 175-180. 

84 



Con ambas manos 

4 

Cuatro instrumentos 

11 
Vertical 

2.1.1.11. 

Los ritmos la zambomba se encuentran supeditados 
a la clase y especie dentro del cancionero ecuatoriano {nanas 
o canciones de cuna). No existe un ritmo determinado, por lo 
general va acentuando el primer tiempo del compás. Los 

85 



ritmos encontrados son: 

3 

Ritmos de villancicos. 

CJ I i ¡l \ ,~ CJ: ~.))( ·re ·7'C 

1 

1 
\ 

\ >< t I ele-

e¡ 21 / 1 L \ 1i L ¡~ L ele • X ¡ 

1 

:) 
1 

1 \ ;( \ ~ J ) \ ~ ) 7: 1 )( 1 '] \ \ et<'.'.. 

v 
En algunas ocasiones se encuentran variantes dentro 

de un mismo ritmo, como en el sanjuanito. Ej. 

4 

:j 
1 9: 17' 

L. 
\ 

1 
f )l L \ 

l. ¡ >( 
L \ \ \ 

l\;<\)</x71 

:) ¡ 1 " 1 
\~ \ \4-7 \ ~ 1 \J\}\➔~ 7 \ e¡: 7 \ )( \ \i- 7 ¡( 

1 

1: ~) ¡ )~ \ 
l \ ~ l 1bt ¡ 1 rn ¡ )( !x K 1 \xh<lx 7 \ 

I 

La zambomba ha llegado a través de España, como 
queda anotado y se ha adaptado al cancionero ecuatoriano 

86 



con sus respectivos ritmos. 

Transcripción Nº 5: Nuestro Dios Niño. 

NUESTRO DIOS NIÑO ·• 
.' :! f/JJ!t Villancico Popular P. Agustín de Azkúnaga 

.. 

87 



t 

88 



; T 1 i 
.::--:- 17 !"' - ' 1 n 1 

'7~T -¡¡, 1 1 -- 1 1 1 
'1;[7 1 1 

' 
, 

L 1 • i 

1 
r--, 

' ' --¡ . 1 
'I 1 1 .... ' --¡ 1 01 

-e 
' -· 1 1 .. .., ... .. _-.- .-,- -_¡ e, 

,.r 

- • ... • -
1..-.-, -,. 
?T ----,,, - D .__ • 

¡'\ A ""' ' 1 -, 
I l 

1 ' ' 1 1 1 1 --¡ 
--.¡¡- ,, ,¡; lv lii V 1 \e )< )<' 1 )((" y 1 

' -1 1 -----

> ;,, > > 
--= . .- 1 . 1 1 . • 

7 1 1 \ . 1 ' ' 1 
-.¡; y . - 7 " 

-y 7 -]if ' 1 )e - 1 
-¡ 1 1 1 

-- - -----,. 
'"" ¡ ---. 1 1 1 ' \ 1 1 1 
7• 7 -¡ 7 -, 7 -¡ 1 1 

-¡ )(' ... -¡ ----¡;; - 7 -¡¡¡ 
11(' "" 1 . 1 - ' •- 1 

---..... 7 ' • 
' "i, 11 • ' 1 ' 

-¡ 

- 1 )< ' 11 Y - 1 '}e lk - 1 
1 1 1 1 

89 



- rit. PP 

l~ - i 1 1 1 1 .. 
t. V :" T - 1 1 T l 

V ' - T - 1 

' ' 
,. . - ---L 

'"""' '", - 1 1 , , . 
ir----11 . r .t:.. 

1 1 1 T 1 . 
F ... 1 -T 1 1 1 ,- • • - 1 
'\. "' ... •· .,. -· - -· o 
~ 1 

-

.- ·- - . 1 
.o,, T~ 

'" 1 1 l _, 
1.:::. , . 1 1 1 1 . 1 -IC> 

1 1 1 - --

"' ,A r'~ 

' " I • ··¡ 1 1 ., 1 TI 

1 " V " 1 " ,, 
" 

,. ., ,,. >< K ·n 

' -
;¡,, :;,> ril.,.. ,. 

1
..,..,, 

' ' I• \ 1 1 ' 1 ' 1 1 I 11 ,,. - " }¿' - 1 ><" 11 
T 1 11 

- rit .---· - . -..., ---1/1, 1 ' TI 
l ' -i1-

' ,,. p 1 y 'MI" V 1 "Y - 11 -- ~ ~ - • 

A A r,kr- " 1 ?{,. 1 . ' " • .. 
1 ·1 ., 11 \ UI 1 1 / •• 
1 • , )f '- ' 'i< .... ID'. I 1 1 )I' 11 
¡ .. ' u 

90 



> 

\ + 
\ 

91 



1 

• ., ,. . • "' ' ' A L - ' 1 1 1 o 1 

' 1,1 - 1 1 • 1 - 1 1 1 - 1 1 ' 1 ., ' . 1 
>V 

e.e r\G\ mo, ~u . 

' 
_,,--- ----DII,, 1 ... ,-r 1 1 1 ' . .., 

.- 1,1 - ' 
. - • -- ' 1 

' 
\ ' 1 :? o + -\ 

'• 1 i - a ... 
-, • u .... - - 1,,1'-' 

11 ... - 1 • \ 
- u 

& 

• 
1 

/. 

1 1 1 1 
1 1 1 1 

> .> ;,, 

l 1 ' , 
' - " - " 

-- • ,.. • 1' 
j • 

1 ' ' 1 1 
✓ 

1 
1 • • 

!, 
r,, 1 

/ . 1 1 1 1 . 1 1 1 1 
1 1 1 1 

92 



"' ... - 1 
L • - - .. 1 • 1 

I} 1 1 1 ... ' 1 ' 1 . - 1 1 • " "' 
che. se. re. cht. li.\'l\ Ua 

1 
11> L -l. .. - - • ' 1 o -

,~ I} 1 
' 1 - 1 1 ' . - i 1 1 1 

' 

1 1 1 J \ \ .¡. 
- o 

1 ,..,,, - :': ~ 'U o 
I • 1> L !" V 

1 L - 1 -y - "" 
" !"' -• 1 

¡ 1· - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 

> ;,, > " 1' 

~ b 1 ;t 1 

1 ~ b 1 j t ,~ b 
1 

2: -
1 

-
1 - 1 

-
1 

-
1 

~- -
1 1 - 1 - 1 

-
1 

93 



ri t 
1 h ' l ' 1 ' l. ,11 
I l. 1 1 1 1 .... " 1 l 

~

I 1 _, . u !I n " - - 1 - 1 1 , ... - 1 1 
1 '-V D .. lll 

,V 

Lu noi mostró SU\ mos. liiU --o-
1 P'Ol'2. 

1 rít. r:-
" ... 1 .. 1 .... 1 1 1 1 1 1 1 .1 \ f'I ., ... - l -u . l. .. ., 

..o,. 

-
1 1 

,--;-
1 + !"l J e '.:l 

"'"'' - - 1 1 I 
I ., .. ¡- <El - 1 l".ID 

......... iO .,,.. 1 l:J " p 1 1 • 

rit. , ....... ' . ' .. 
I 1 - 1 - 1 - 1 - , m . 1 1 u 

1 1 u 

?' 7 ? riL> > 
..-,. . 1 ' 19 
J , . 1 ' l l 1 , 1 ! 1 . lffl 

X 1 ,,. V X - ,,. - u 
u 

rit. 
¡ r;· . 1 ' ' n 

1 - 1 - 1 1 - u 
1 1 1 u .. 

rit. , \. ' ' 11 
; - 1 1 1 1B . 1 ' IR ,. 

94 



.2 PAN Y PANDERO 

2.1.2.1 

Etimológicamente, la palabra "pandero" viene del latín 
"pandorium" y éste a su vez del griego "pándourum". Es 
posible que este instrumento haya sido conocido por los 
griegos y romanos a través de sus incursiones entre los pue­
blos hebreos, árabes, españoles, etc., y le dieron derechos de 
ciudadanía adjudicándose su paternidad. Sin embargo, los 
hebreos conocieron este instrumento bajo el nombre de 
"Toph". el Exodo, entre otros lugares, se dice: "Y María, 
hermana de Moisés, profetisa, tomó un tambor (pandero) en 
sus manos; y todas las mujeres fueron tras ella con panderos, 
tambores yflautas" 133

• los árabes conocieron este instrumen­
to con el nombre de "Doff" o "Dof"y los españoles con el de 
"Adufe". 

"Estos tambores de marco, pandereta y/o pandero, se­
gún Curt Sachs, en Isabel Aretz, fueron los primeros instru­
mentos mencionados en Arabia Preislámica, donde tenían el 
mismo papel que en todos los países semitas, como atributo 
musical indispensable las mujeres, tanto, en la alegría 
como en el duelo, y también como instrumentos rítmicos con 

133 Exodo, Cap. XV, Versículo 20; Biblioteca de Autores Cristianos; Pontificia Universidad de 
Salamanca; ed. Católica; Madrid, 1968, pág. 93. 

95 



los cuales los profesionales acompañaban sus canciones y 
danzas". En otra parte, la autora "Instrumentos Musicales 
de Venezuela", dice: "El pandero" llamado también "pujao" 
o "pandereta", es un instrumento similar a la pandereta espa­
ñola, pero ejecutada de distinta manera. Su diferencia consis­
te en que lleva el centro del parche untado con cera negra y se 
toca friccionando este lugar con el dedo medio". Y más abajo, 
al hablar sobre el origen del instrumento, subraya: "El pande­
ro se usa también en Brasil, donde se llama "pandeiro", pero 
además existen ejemplares cuadrados que se denominan 
"adufe" 134

• 

El "pandero" y la "pandereta" fueron conocidos en 
América por España. Esta recibió de los hebreos, de los ára­
bes, de los griegos, de los romanos o quién sabe tuvo su 
propio instrumento llamado "adufe", cambiada su denomi­
nación por los romanos pandero y/ o pandereta. Existe una 
gran interrogante sobre la paternidad de este instrumento 
con su variable sonajas. Una cosa está claro, que al Ecuador 
llegó por los conquistadores, misioneros y/ o doctrineros y 
más tarde se hizo popular dentro del macro grupo mestizo­
hispano-hablante, debido a la interacción cultural europeo­
americana y por los mecanismos dinamización dentro del 
grupo folk. 

En el Ecuador, como en otros países América, se 
usan dos términos para designar un mismo instrumento. Sin 
embargo, queremos hacer notar que no es lo mismo "pande­
ro" y "pandereta". Existe una al instrumento, que los 
hace diferentes al uno del otro. 

La pandereta clásica es muy conocida como para que 
haya necesidad de describirla o el sonido que 
todos conocemos. Sin embargo, en su respectivo lugar hare­
mos una diagramación del pandero y de la pandereta para 
establecer la variante entre uno y La verdadera "pande­
reta" carece de platillos y/ o sonajas. ra evitar equívocos es 
conveniente indicar si es una "pandereta sin sonajas" o bien 

134 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; ed. Universitaria de Oriente-
Cumaná; Venezuela, 1967; pág. 106. 

96 



una "pandereta con sonajas", a esta última se la denomina 
"pandero". Este tambor, llamado propiamente de mano, 
tambor pequeño con cascabeles, tambour de bosque, llama­
do en alemán "tamburin" y por los gitanos españoles "pan­
dero", es el tambor de nuestra preocupación. 

En consecuencia, tenemos dos clases de tambores de 
mano, uno sin sonajas llamado "pandereta" y otro con so­
najas denominado "pandero". 

A través de la historia, de instrumento rústico, folk y/ o 
popular, fue a formar parte tanto en la orquesta de música 
clásica como en la orquesta de música de jazz. El "pandero" 
ha adquirido derechos de ciudadanía dentro del quehacer 
orquestal sinfónico como también en los grupos orquestales 
folk y populares. 

2.1.2.2. RELACION RELIGIOSA 

En los pueblos semitas, el toph, tímpano o tambor de 
mano "pandereta", llamado comúnmente "pandero", tenía 
un papel preponderante como atributo musical indispensa­
ble de las mujeres, tanto en la alegría como en el duelo y, 
también, como instrumento rítmico para sus danzas y can­
ciones. 

En los libros sagrados el TOPH, traducido al vulgar, es 
conocido como "tambor de mano" o "tímpano". Los pasajes 
que enfatizan este instrumento son muy conocidos. 

Labán dice a Jacob: "¿Por qué has huido secretamente, 
engañándome, en vez de advertirme, y te hubiera despedido 
yo jubilosamente con cantos, tímpanos y cítaras?" 135

• Los 
tímpanos en este pasaje se refiere al toph o tambor de mano. 
En el Exodo encontramos que "María la profetisa, hermana 
de Aarón, tomó en sus manos un tímpano, y todas las muje­
res seguían en pos de ella con tímpanos y danzando" 136

• En los 

135 GEN. Cap. 31, Versículo 27; Biblioteca de Autores Cristianos; Pontificia Universidad de 
Salamanca; Ed. Católica; Madrid, 1968, pág. 24. 

136 EX. Cap. 15, Versículo 20; Biblioteca de Autores Cristianos; Pontificia Universidad de 
Salamanca; Ed. Católica; Madrid, 1968, pág. 53. 

97 



popular. 
El "pandero" y "pandereta" se encuentran presentes en 

nuestro pueblo y sería muy ocioso enumerar cada uno de los 
grupos y sitios donde se encuentran enraizados. Por esta 
razón decimos que, estos instrumentos se encuentran en 
posesión del "macro grupo mestizo-hispano-hablante". 

2.1.2.4. 

Es un aro de madera flexible que mide cinco centíme­
tros de ancho, 82,5 cm., largo y 5 m.m., de grosor. Si es 
"pandero" tiene unas aberturas para las sonajas; mide 5 cm., 
de largo por 1 cm., de ancho; y, si es "pandereta" tiene el aro 
sin aberturas. Sobre el aro se extiende una piel de oveja 
(borrego) o chivo; esta piel, puede ser cosida o clavada al aro; 
el diámetro del parche mide 25,3 y tiene un grosor de 2 m.m. 
Fijo el parche, sobre el aro mayor, se pone otro aro delgado 
de 84,3 cm., de largo, 1 cm., de ancho por 5 m.m., de grosor. Si 
es "pandero" se añade algunas órdenes de cascabeles o 
sonajas. 

El "pandero" produce tres sonoridades: de membrana, 
de membrana y sonajas y de idiófono (solamente sonajas). El 
de membrana: cuando se golpea ésta, haciendo callar las 
sonajas puede ser la pandereta; el membrana y sonajas: 
cuando se frota la piel con el pulgar; cuando se golpea con 
una o dos baquetas, siendo apoyado este instrumento; y el de 
sonajas: cuando se agita el instrumento. A veces estos soni­
dos, el de membrana y sonajas, se confunden, ya que se 
escucha el sonido de la membrana y el sonido de las sonajas, 
de aquí que se obtiene un sonido híbrido "membranófono­
idiófono"; este sonido se obtiene pasando de una manera 
determinada, un dedo sobre la piel, y se obtiene una especie 
de redoble mezclado con ruidos metálicos y da un efecto muy 
característico el de el "pandero". 

Los ritmos que produce el pandero en el grupo folk son 
los siguientes: 

100 



a) Percutiendo con el dorso de la mano (membranó­
fono-idiófono): 

TRANSCRIPCION Nº 6 

1:~) 
~ 

---"f.;--f,;-

~ 
9: ~) 

e.te 
)( X --

9: ~) 
7t l t f \ i r 1 ele. 

9: 2) l 7 J / i 
), 

I 

\° 

b) Agitando rítmicamente el instrumento (idiófono): 

TRANSCRIPCION Nº 7 

9 3 de. 
: " 1 )í )t t-rr--t-t 1 .,,( )f ·"', ------

9: ~) f J >f 1 ' t-t-·'lC:-)1-'.0..,-7--t-l~e.,_te_. __ 

101 



c) Frotando la piel con el pulgar (membranófono­
idiófono): 

TRANSCRIPCION Nº 8 

d) Con la rodilla y con los dedos de la mano, puede s.er 
alternando (membranófono-idiófono): 

TRANSCRIPCION Nº 9 

9·. ~) J -1 ~ 
¡ 

( / de. 

~- --·\ • ¡' 

e) Con baquetas callando las sonajas (membranófono}: 

TRANSCRIPCION Nº 1 O 

9: {-l 'l 7' tri 1 )~ 7' t 1f )t 

, etc 
\ 

¡ 

9: 2) 1 
1 ~{ 1 l )( 1 e.te 
'-- ✓\ L._ ¡__ 

I' \ 

102 



2.1.2.5. CONSTRUCCION: 

2.1.2.5.1. ARO: 

El constructor prepara una "tira de madera flexible". 
Corta, cepilla y pule la tablilla hasta que quede de un grosor 
de 5 m.m.; el aro mide 84 cm., de largo por 5 cm., de ancho. Si 
es 11 pandero" hace las 11 aberturas" con una caladora, para 
colocar en ellas las sonajas o platillos. La 1 'abertura" mide 5 
cm., de largo por 1 cm., de ancho; además, las aberturas son 
pulidas con un formón y una lija. Terminado este proceso une 
los dos extremos del aro, son pegados con cola y reafirmados 
con clavos pequeños y una pieza de refuerzo. Terminado el 
aro se fija la piel. 

2.1.2.5.2. PARCHE: 

El parche es de cuero de oveja (borrego) o de chivo. Con 
un formón o con una tijera corta la piel de acuerdo a la medida 
del aro. La fijación de la piel (parche) puede ser cosida o 
clavada. Fijo el parche, se asegura con un 11 sobre aro" peque­
ño y delgado. Este va colado o clavado. 

2.1.2.5.3. SOBRE ARO: 

El 11 sobre aro" sujeta al parche y pierde los clavos o el 
cosido del parche con el aro. Las medidas son: 84,3 cm., de 
largo por 1 cm., de ancho. 

2.1.2.5.4. SONAJAS: 

Las sonajas son hechas de platillos de latón o tapas del 
mismo material de botellas de refrescos. Son aplanadas con 

103 



un martillo y perforadas en el centro con un clavo. Se colocan 
las órdenes (tres o cuatro platillos) en cada abertura y quedan 
sujetos por medio de un clavo que traspasa la mitad del 
grosor del aro. El pandero tiene 4, 5, ó 6 órdenes y un hueco 
redondo de 1,5 cm., de diámetro, en donde se introduce el 
pulgar de la mano izquierda y queda sujeto al instrumento. 

2.1.2.5.5. TERMINADO: 

El instrumento es pulido, lijado, emparado y se le da 
tres manos de charol. Además, se pone cera de abeja o de 
parafina. El pandero y la pandereta quedan terminadosxx. 

2.1.2.6. DIAGRAMA DE CONSTRUCCION: 

LAMINANº 9 
2.1.2.6.1. ARO ANCHO O MARCO Y LAS PERFORACIONES 

PARA LAS SONAJAS (Platillos). 

Ficha XX l. Ledo. Carlos A. Coba A.; 111 Manuel Flores; IV 55 años; V Ebanista; VI Primaria; VII 
Caranqui; VIII 40 años; IX 27 marzo de 1979; X Caranqui, cantón !barra, Prov. de 
lmbabura. 

104 



LAMINANº 10 

2.1.2.6.2. PARCHE DE CUÉRO DE BORREGO O DE CHIVO. 

LAMINA No. 11 

2.1.2.6.3. ARO DE SUJECION DEL PARCHJ: 

105 



LAMINA No. 12 

2.1.2.6.4. PANDERO: SE ENCUENTRA COLOCADO EL 
PARCHE Y LAS SONAJAS. 

LAMINA No. 13 

2.1.2.6.5. PANDERO: PUESTO DE ARO DE SUJECION DEL 
PARCHE. 

106 



LAMINA No. 14 

2.1.2.6.6. PANDERETA: PUESTO EL PARCHE Y ARO DE 
SUJECION. 

2.1.2.7. CLA$IFlCACION seGIJN HORNBOSTEL Y SACHS: 

2. 1. 2. 7. 1. Pandereta: 

2 
21 
211 
211.3 
211.31 
211.311 

• - 6 

.. - 62 

Membranófono 
Memfranófono de golpe 
Membranófono de golpe directo 
Demarco 
Sin mango 
De un cuero 

División común final: 

Con cuero pegado 
Apretamiento de arco 

107 



Variable 

- 7 
- 72 

2.1.2.7.2. Pandero: 

2. 
2.1. 
2.1.2. 
2.1.2.3. 
2.1.2.3.1. 
2.1.2.3.1.1. 
2.1.2.3.1.1.1. 

Con cuero clavado 
Apretamiento de arco 

Membranófono 
Membranófono de golpe 
De golpe indirecto 
De marco 
Sin mango 
Deun cuero 
Con sonajas 

División común final: 

- 6 
- 62 

- 7 
- 72 

Variable 

Con cuero pegado 
Apretamiento de arco 

Con cuero clavado 
Apretamiento de arco 

2.1.2. 7 .3. Pandero como sonajero y de golpe: 

2. 
2.3. 
2.3.1. 
2.3.2. 
2.3.2.3. 
2.3.2.3.1. 
2.3.2.3.1.1. 
2.3.2.3.1.1.1. 

108 

Membranófono 
De fricción 
De golpe directo 
De golpe indirecto 
De marco 
Sin mango 
Deun cuero 
Con sonajas 



- 6 
- 6.2. 

División común final: 

Variable: 

Con cuero pegado 
Apretamiento de arco 

- 7. Con cuero clavado 
- 7.2. Apretamiento de arco. 

2.1.2.8. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD: 

2.1.2.8.1. Pandereta: 

LAMINANº 15 

• • 

S-H :211 : Golpeado S-H :211.311 
directamente Un solo parche 

Variable De ple 

109 



2.1.2.8.2. Pandero: 

S-H: Sacudido 

S-H:131.21 
Fricción directa 

LAMINANº 16 

S-H:211.311.1 
De un solo parche 
con sonajas 

• 

De pie y con las 
dos manos 

2.1.2.8.3. Pandero como sonajero y 
de golpe directo: 

110 

S-H:212: Sacudido 
percutido y de pie 

LAMINANº 17 

• 

S-H: Fricción, con 
las dos manos 

• 

• 



2.1.2.9. Uso de la Pandereta y el Pandero 
en la fiesta de Navidad. 

Cada año los niños esperan con ansia la Noche Buena, 
los regalos, el arbolito con sus luces de colores, bombillos, 
globos, etc. Los mayores se entusiasman adornando y arre­
glando el pesebre navideño. "Este día nació Jesús en Belén", 
dice la abuelita a su nietecita. Y como nube pasa por nuestra 
mente la matanza de los niños, ordenada por Nerón, pero 
todo eso es algo que muy pocos recuerdan. La Navidad en 
familia se torna alegre y llena de bullicio. 

Bienvenida Noche Buena. Hoy nace el Niño Dios. Las 
campanas tañen de alegría. La madre acuna a su hijo entre 
sus brazos, diciéndole palabras de amor y dulzura. Es Na­
vidad. 

Es inútil imaginar la vida sin los cálidos matices de la 
espiritualidad; y, nada mejor que esta época para reconciliar­
nos con Dios y con los hombres. "Noche de Paz, Noche de 
Amor", que tiene el privilegio de sensibilizar el corazón hu­
mano y liberar al ser de la batalla espiritual del alma. 

En esta época el ambiente del pueblo se torna festivo, 
las calles llenas de transeúntes que van y vienen, apresurada­
mente unos, mientras otros, lentamente observando el cú­
mulo de adornos y regalos, que por esta temporada salen a 
exhibirse en los escaparates y vitrinas de los iluminados 
almacenes, se muestran tristes. 

los diferentes templos del pueblo, se hallan adornados 
de una infinidad de réplicas del panorama y escenas del 
nacimiento del Niño Dios en Belén. 

Fabricantes y diseñadores de juguetes, han creado una 
serie de novedades, entretenimientos para el mundo infantil. 
Sueña el chiquito en obtenerlo y poseerlo; sueña la pequeña 
llevar en sus brazos la muñequita como un anticipo maternal. 
No tiene otro sentido, el juguete, que aquel de echar a volar la 
imaginación más límpida, apartándola de prematuras preo­
cupaciones. 

Siguiendo la tradición, centenares de personas asisten 

111 



a la celebración de la "Misa del Gallo", la misma que se oficia 
desde años atrás a la media noche. 

las misas son celebradas en nuestro medio con toda 
devoción y anhelos de nuevas y enormes esperanzas de 
mejores días, también en lugares de mucha importancia his­
tórica, religiosa y política se lleva a efecto esta celebración. 

Para dar mayor vistosidad y algarabía al ambiente navi­
deño, a más de los adornos luminosos, cantos y coro, se 
involucran una cantidad de juegos pirotécnicos como: chis­
peros, voladores, papatruenos, camaretas, ruedas, etc., que 
con su bullicio y explosión brindan momentos de regocijo y 
entretenimiento. 

la época de Navidad es diferente a las demás fiestas, 
parece que el air~ cambia, que el perfume de las flores es más 
puro, el cantar de las alondras es más tierno, el murmullo de 
la fuente más tranquila, el ambiente más cálido, la palabra 
más suave, más generosa la mano y la sombra crepuscular de 
la noche más clara por la sencilla púrpura del alba. En fin, toda 
una gama de inspiraciones navideñas y adoraciones al Niño 
Dios, se lo daría en una plegaria: oración o poesía. Pero más 
sentido y mayor figuración la tiene, cuando decimos cantan­
do en medio de hermosas notas musicales, el "Dulce Jesús 
Mío": 

112 

CORO 

Dulce Jesús mío 
mi niño adorado: 
ven a nuestras almas, 
ven no tardes tanto. 

ESTROFAS 

Del seno del Padre 
bajaste a humanaros; 



deja ya el materno 
porque te veamos. 

De montes y valles 
ven, ¡oh! deseado; 
rompe ya los cielos 
brota flor del campo. 

Raíz de Jesé 
adonay sagrado; 
sapiencia del Padre 
de su lumbre rayo. 

Llave de David, 
legislador sabio 
guía de los pueblos 
y Rey soberano. 

Oh Manuel divino 
mi amante y mi amado 
ven al mundo ya, 
apresura el paso. 

Igualmente para esta fecha de Navidad, se preparan una 
variedad de villancicos que ya sea en solo o en coro, consti­
tuyen un aliciente para los niños, los mismos que son inter­
pretados con pajaritos cantores de agua de diferente mate­
rial, el triángulo de hierro, el pandero, la pandereta, la varie­
dad de tambores que llenan de júbilo los días de Navidad y el 
infaltable instrumento de entrechoque, hecho con tapas de 
gaseosas. 

A~tualmente, los villancicos han sido modificados y 
adaptados a canciones populares y hasta ajenas a nuestro 
país, dándoles ciert~ ritmos y sones; por ello tienen un 
carácter aculturativo. 

Una de las costumbres y tradiciones que se observa 
hasta estos días en nuestro medio, es el "Pase del Niño". 

113 



La tradición vino de España y como todo lo que repre­
senta vistosidad, alegría, fiesta, se afianzó de inmediato en el 
medio aborigen y creció como expresión de un folklore de 
ambiente mestizo. 

En las grandes ciudades el espectáculo ha desaparecido 
en cuanto a calidad, reduciéndose a "Pases del Niño" obliga­
do, en las familias que conservan tallados de Jesús en el 
Pesebre, recostado y vestido con telas naturales que varían 
en riqueza y vistosidad. El pase consiste en llevar al Niño Dios 
desde la casa donde ha reposado siempre hacia la Iglesia 
para la celebración de una misa en su honor. En este pase, va 
la madrina llevando al Niño Dios en una micro procesión, 
acompañan los priostes y vecinos, portando incienso que le 
van alimentando sobre potes con brasas de carbón vegetal, 
mientras los niños y niñas vestidos con ropajes suntuosos 
arrojan pétalos de flores y entonan cánticos acompañados de 
los instrumentos arriba descritos. 

Además, una pequeña banda de músicos va entonando 
canciones propias de esta época, a lo que también se unen los 
cantos de los niños poniendo una nota de tradición sincrética 
religiosa al ambiente del lugar. Los niños van acompañando 
las piezas y canciones con los instrumentos arriba anotados, 
principalmente el pandero y la pandereta. Este hecho es tradi­
cional en el macro grupo mestizo hispano-hablante de todo el 
Ecuadorxxi. 

XXI l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. Eduardo Pabón; IV. 26 años; V. 

114 

Estudiante; VI Normal Superior; VII. San Pablo,cantón Otavalo, Prov. lmbabura; VIII. 19 
años; IX. 15de mayo de 1977; X. Parroquia San Pablo, cantón Otavalo, Prov. lmbabura. 



2.1.2.1 O. Transcripción musical: 

TRANSCRIPCION Nº 11. 

DULCE JESUS MIO ♦ 

115 



---
--

-

116 



117 



ros 
____ _,;;.;,,r.c- --------

- -

--

118 



-

""' > 
¡::::::::::;¡:::::::::¡: 

119 



ffi 
-e 
1 1, 

1 1 .11 
lí -y . - - 11 

J a mo& -
. . 

lí • 
T ,· - 1 . 

,w -· -· ' - -. 

• r 1 • , 
' 1 . . .. ' ---

1 

¡:;.;,¡, f \ 1 

3H I • 1 1 . 
' "" -¡;, -.¡;;¡ ·1 

> 

j 

' ' "T l .11 
-¡ • 1 .., . " -, ""'5i' 7!ii .... 11 

n 

> 
A 

1 

. ' ' ., . ..... n, 
¡ :i.- .., 

'W -, .H 

" 

~ 

7: • 
1 

1 • -7 -F )<" )< , . 
11 

120 



2.1.3. CUNUNO: 

2.1.3.1. Historia: 

La cultura, en el micro grupo afroecuatoriano, ha sido 
transmitida por medio de la tradición oral de generación en 
generación. La tradición transmite y la supervivencia fija. 
Rogelio Furé, en su "Diálogo imaginario sobre el folklore", 
anota: "Ambas, la tradición y supervivencia, evitan que se 
desintegre un valor de civilización, o un hecho folklórico, con 
el transcurrir del tiempo. Son conservadoras, tienden a con­
gelar la manifestación cultural en la forma como la ejecuta­
ban los viejos. Sin embargo, ya dijimos que el folklore y (la 
organología) es producto de la sociedad, del conglomerado 
humano, y como éste, se desarrolla, está condicionada por 
todos los procesos de cambio que afectan la vida social. El 
folklore es una fuerza viva y los elementos estáticos se opo­
nen dialécticamente a las formas dinámicas. Sin estos agru­
pados por los especialistas bajo: a) la ley de la transformación 
del hecho folklórico; b) la ley de la variación del hecho folkló­
rico; y, c) la ley de la extinción del hecho folklórico" 140

. 

Es indispensable sustantivar algunos asuntos de vital 
importancia dentro de nuestro trabajo para dar énfasis al 
estudio de las supervivencias afroecuatorianas por medio del 
tráfico de la "industria negrera". Existía el máximo control 
cuyo trabajo garantizaba ganancias cuantiosas; de aquí la 
pugna entre la burguesía por acaparar la mayor proporción 
de tráfico y buscar las medidas de fomentar la marina mer­
cante, no sólo en el marco del mercantilismo inglés, francés, 
italiano, español, sino principalmente el mercado del capital 
comercial de los holandeses. 

En forma tangencial revisemos el número de negros 
que llegaron a América en los siglos XVI al XVIII. Durante 
estos tres siglos se trasplantó, según unos, de 15 a 20 millo-

140 MARTINEZ FURE, Rogelio: "Diccionario de Sociología Marxista"; Colección 70; Méxi­
co, Ed. Grijalbo; págs.: 56-57. 

121 



nes de negros 141
; y, según otros, 9'500.000 142

; además, Min­
guet, acepta 15 millones como un total de africanos transpor­
tados a Hispanoamérica 143

; y, según el censo de la Gran Co­
lombia hecho en 1825, había 6.804 esclavos negros en el 
Departamento del Sur, o sea en lo que hoy es el Ecuador, sin 
contar las fugas negreras que estaban asentadas en Esmeral­
das y Patía144

• Esto nos demuestra que la tradición venida de 
Africa se mantuvo por medio de la oralidad que ha permane­
cido en las persistencias culturales. 

En estudios del Instituto Otavaleño de Antropología se 
ha llegado a detectar las culturas africanas que llegaron al 
Ecuador, a través de los apellidos que permanecen en las 
persistencias culturales. Los negros fueron traídos directa­
mente de Africa a Jamaica y luego reembarcados a tierra 
firme. Los apellidos encontrados en nuestras investigaciones 
de campo son los siguientes: "Minda", "Carabalí", "Congo", 
"Quilumba", "Lucumí", "Chalá", "Anangonó", "Ñáñigo", 
"lbo", "lbibos", "Yoruba", "Nazareno", "Zulú", "Ubanguí", 
etc. Todos estos apellidos encontrados en las persistencias 
culturales, han mantenido la tradición de la cultura africana 
recreando en nuestra ecología, en nuestro medio ambiente y 
produciendo cultura e identificándose como culturas inde­
pendientes africanas. 

Los negros esclavos no podían olvidar sus bailes, sus 
danzas y sus tradiciones. En la Cédula Real dictada en 
Aranjuez, el 31 de mayo de 1789, en el artículo cuarto sobre 
diversiones, dice: "Se exige que en los días de precepto los 
esclavos no deben ser obligados al trabajo" 145. Este artículo 
fue puesto en práctica en algunas haciendas y, (en otras 

141 SURET CANALE, Jean: "Afrique Noise"; Ed. Máspero; Madrid, 1969; pág. 200. 

142 CURTIN, Phillips: "The Athlantics Slave Trade: A Sensu"; Madison, 1969; pág. 268. 

143 MINGUET, Charles: "Alezandre de Humboldt"; Máspero; París, 1969; pág. 508. 

144 Censo de la Gran Colombia, 1825. 

145 Cédula Real de Aranjuez del 31 de mayo de 1789. 

122 



ponían en práctica sus costumbres en horas en que podían 
hacerlo no a los ojos de sus amos) en estos días podían 
danzar en presencia de los hacendados, jefes de cuadrilla, 
mayordomos, administradores, etc. Es de suponer que al 
danzar recordaban sus tradiciones y lo hacían con contorsio­
nes corporales o girando sobre sí mismos. 

los "Congos", "Bantúes", etc., animaban sus danzas 
con los variados ritmos de los instrumentos de sus propias 
regiones, dándose el proceso de readaptación, dinamización, 
socialización, como: cununos, marimbas, guazá, raspa, etc. 
los lucumíes y Yorubas recitaban en estas fiestas sus pro­
pias tradiciones. Era un recordar su tierra y sus costumbres, 
dicho en otras palabras: los hechos eran recreados mediante 
la colectivización, socialización y el permanecer vigentes, pe­
se al trasplante que ellos, los negros, habían sufrido. 

Hay estudiosos que consideran que el sentido de la 
música africana se encuentra vinculado a las funciones que 
cumple en la sociedad. Debido a que con frecuencia está 
integrada en actividades no musicales, se tiende a generalizar 
su función utilitaria, dando por supuesto que carece de signi­
ficación fuera de su contexto social específico. 

la organología no es un fenómeno estático fosilizado. 
Está en constante cambio, de acuerdo a las condiciones bási­
cas socio-económicas que le dan vida. Las unidades organo­
lógicas se transforman sobre sus variantes y permanecen las 
bases tradicionales. 

Cada unidad organológica es colectiva, pero es necesa­
rio enfatizar que no interesa insistir tanto a la ciencia de la 
organología una descripción etnográfica sino el universo de 
cada unidad. La unidad debe ser considerada en todos sus 
aspectos: histórico, mitológico, creencias, leyendas, localiza­
ción, descripción, construcción, dimensiones, circuito de so­
nido, clasificación según Hornbostel y Sachs, clasificación de 
Mantle Hood, uso y función de cada unidad, transcripciones 
rítmicas y melódicas de cada instrumento. Debemos añadir 
que el análisis estructural se dejará para el libro: "Cancionero 
Popular Ecuatoriano". La vigencia social significa que el gru-

123 



po considera incorporados a su patrimonio tradicional, del 
cual todos se sienten copartícipes aunque no intervengan 
personalmente en su expresión. Todo esto acontece en las 
subculturas del micro grupo afroecuatoriano. Todos son due­
ños. Todos participan activa o pasivamente. Se identifican 
con sus expresiones musicales, como los instrumentos arriba 
anotados. 

El lugar que la música ocupa en la cultura afroecuatoria­
na tradicional presenta diversos aspectos: desde el puramen­
te tonal, rítmico, plurimétrico, lingüístico hasta el sociodra­
mático. Aislada de su contexto sociodramático, la música 
pierde parte de su sentido; sin embargo, considerada en sí 
misma, no deja de tener un significado -parcial, pero 
intenso- para quienes la escuchan, pudiéndose dar el caso 
de que estos realcen ciertas características que pasan casi 
desapercibidas para el oyente afroecuatoriano medio. Quie­
nes no están acostumbrados a la música africana tradicional 
y la escuchan fuera del contexto suelen encontrar en ella 
motivos que se repiten demasiado. Este concepto vertido en 
estas líneas, se puede apreciar dentro del grupo citadino 
esmeraldeño, el cual desprecia la música de las culturas cam­
pesinas y ágrafas y califica de música de los "negros vagos" o 
de los "negros montañeses". No obstante, cuanto más clara­
mente comprenda el oyente la función de la música, tanto 
más disminuirá su irritación, e incluso llegará a comprender 
que la repetición es uno de los medios fundamentales que la 
música utiliza para cumplir su contenido. De aquí nuestro 
interés de que los instrumentos musicales sean estudiados 
en su contexto universal y no como la simple descripción que 
hasta el momento se ha venido realizando. 

Algunos subgrupos de las persistencias culturales 
afroecuatorianas en el siglo XX, mantienen intactas las cos­
tumbres de las culturas africanas. 

Ana María Locatelli de Pérgamo, en su libro: "La Música 
Tribal, Oriental y de las Antiguas Culturas Mediterráneas", 
relata: "Las danzas mímicas de animales con fines propicia­
torios existen todavía entre los pigmeos y bosquimanos afri-

124 



canos (imitación del antílope macho y del elefante), entre los 
andamaneses de las islas Andamán (imitación de la tortuga 
durante las ceremonias de iniciación), y entre los berg dama­
ra de Sud Africa, poseen veintidós danzas imitativas de ani­
males distintos" 146

• 

Las danzas imitativas fueron traídas por los africanos en 
tiempo del tráfico negrero a América. Esta tradición ha per­
manecido hasta los momentos actuales en nuestras subcul­
turas como la danza de la "tunda", el rito de los diablitos 
llamado "abajuá", el "ofrecimiento de los tambores". Estas 
persistencias culturales en el "Micro afroecuatoriano" son 
confirmadas por otros trabajos como el de Ana María Locate­
lli de Pérgamo, en su libro: "La Música Tribal, Oriental y de las 
Antiguas Culturas Mediterráneas" al referirse a las danzas 
imitativas, Cfr. cita 146. Es posible que los diablitos tengan 
cierta relación con la "Tunda", registrada en nuestras investi­
gaciones. Los versos sobre este hecho rezan así: 

Estaba la tunda bailando 
dándose dos miles quiebre, 
vino el diablo y le metió la mano 
y le tocó el perendengue. 

Este rito tiene relación con las diabladas, las cuales 
tienen un carácter mitológico de persistencia cultural; en otro 
lugar, el informante dice: 

Pelió el diablo con el duende 
y la diabla se escapó, 
porque se hicieron gavidia 
la tunda y ellos los dó.147

• 

146 LOCATELLI DE PERGAMO, Ana María: "La Música Tribal, Oriental y de las Antiguas 
Culturas Mediterráneas"; Ed. Ricordi; Buenos Aires, 1981; pág. 7. 

147 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Literatura Popular Afroecuatoriana"; Colección 
Pendoneros, Nº 43; Ed. Gallocapitán; Otavalo-Ecuador, 1980; pág. 130. 

125 



Las danzas con fines mágicos, en las persistencias cul­
turales, son dirigidas por los "dotore" o chamanes. Toda la 
comunidad participa en este ritual sea de una manera activa o 
pasiva al son de los "cununos", "marimbas", "guazá11, "ma­
racas", "bombo 11 y "mandíbula de caballo o de burro"; ade­
más, los cantores y cantoras que van recitando los versos 
arriba enunciados. Nos atrevemos a decir que se trata de un 
drama primitivo en el cual tienen gran importancia perso­
najes de la mitología africana. También existe el ritual de los 
tambores con un carácter mitológico; sin embargo, la tradi­
ción se encuentra casi en estado de extinción. Los "cununos" 
juegan un papel preponderante dentro de este ritual mitoló­
gico. 

Paulo de Carvalho-Neto sintetiza algunos datos de co­
mienzos del siglo en su libro: "Diccionario del Folklore Ecua­
toriano", al decir: "Cununo, cuño. Instrumento musical afroe­
cuatoriano". En 1927, Chávez Franco lo describió así: "Es una 
vasija o también un tronco hueco a modo de barril o de un 
crisol o tinaja grande, cuya amplia boca se cubre con un cuero 
curtido de cabrito o carnero o pecarí o puerco espín, bien 
templado y atado a la boca y que se percute con dos palillos". 
Aún registra el sinónimo de cuño. En 1944, Acosta Solís anotó 
su presencia en los chigualos esmeraldeños. El autor del 
Diccionario del Folklore Ecuatoriano, vio, casualmente, tam­
bién en Esmeraldas, cierta noche de noviembre de 1962, 
integrando una orquesta negra constituida, además, por la 
bomba, la marimba y el guazá. Es de percusión y se parece al 
tambor" 148

• 

Los datos registrados por Paulo de Carvalho-Neto con­
signan algunas variantes en la denominación del instrumen­
to, como en su prospección en 1962. Ponemos en tela de duda 
el que, el maestro Paulo de Carvalho-Neto, haya encontrado 
un grupo orquestal con los instrumentos que él describe. La 

148 CARVALHO-NETO, Paulo de: "Diccionario del Folklore Ecuatoriano"; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana, Núcleo de Quito; Quito, 1964; pág. 151. 

126 



"bomba" no podía integrar de ninguna manera el grupo 
orquestal por él descrito, ya que la bomba es propia de las 
subculturas del "Valle del Chota" y mal puede estar integrada 
y supliendo a los "cununos". Creemos que este dato fue 
proporcionado por una tercera persona y que no tuvo proliji­
dad en rever la credibilidad de la fuente. No olvidemos que el 
profesor Paulo de Carvalho-Neto hizo sus investigaciones 
con un grupo de discípulos que él estaba formando. El dato, 
según nuestro criterio y por investigaciones del Instituto Ota­
valeño de Antropología, carece de credibilidad. De los luga­
res recorridos e investigados en la zona de Esmeraldas, en 
ninguno se ha registrado la bomba como parte de la orquesta 
marimbera. 

En 1927, Chávez Franco describe una variante de la 
forma de construcción del cununo. Es posible que en ese 
tiempo haya existido cununos en "forma de vasija" o "cons­
truidos de un tronco ahuecado", como hasta ahora se en­
cuentra en todas las subculturas del micro cultural afroecua­
toriano. Es posible que se trate del Ekue. 

En 1944, Acosta Solís da un dato circunstancial sobre el 
uso y función de este instrumento. No sólo se utiliza en los 
chigualos, sino en las fiestas rituales y sociales. En el grupo 
orquestal marimbero no puede faltar en cada uno de estos 
acontecimientos el cununo. 

En nuestras investigaciones, adelantando el dato, he­
mos encontrado en Viche, Quinindé, Guayabal, Concepción, 
Esmeraldas, Chumundé, Ríoverde, San Mateo, Borbón, San 
Lorenzo, Tululbí, Mataje, Cachabí, Chamanga, Cubé, Chura, 
etc. Esto determina que existe una constante del hecho, uso y 
función de los "cununos" en toda la zona de Esmeraldas; 
además, se ha registrado en toda la cultura Cayapa como una 
dispersión sincrética indoafroecuatoriana, quienes lo han in­
corporado a su expresión cultural musical. 

Sobre los "cununos", la doctora Isabel Aretz habla in 
extenso en su libro: "Instrumentos Musicales de Venezuela", 
como más abajo citaremos a la autora; sin embargo, no 
debemos olvidar que los negros llegados a América fueron 

127 



distribuidos en todo el continente y que mantuvieron su cul­
tura readaptándola al medio ambiente y a las condiciones 
ecológicas del lugar. Muchos de los mismos instrumentos 
han conservado su nombre primigenio y otros han sido cam­
biados por los procesos de aculturación a que fueron someti­
dos los negros llegados a estas tierras. 

A los "cununos" pertenecientes a las subculturas esme­
raldeñas les han denominado con este nombre, mientras en 
Venezuela, a estos mismos tambores les llaman "chimbán­
gueles" y concuerda con todo cuanto dice la doctora Isabel 
Aretz; sin embargo, tanto los cununos como los chimbángue­
les pertenecen a la misma familia y nosotros creemos que 
tienen un mismo origen y, por consiguiente, pertenecen a 
una misma cultura. La única diferencia está en el cambio de 
nombre. Las características son idénticas, forma, materiales y 
manera de construcción. 

Fernando Ortiz, en su libro: "Los Instrumentos de la Mú­
sica Afrocubana", Vol. V, trae un instrumento semejante al 
"cununo" con la denominación de "Ekue", o quien sabe con 
más precisión al "bongó". Los primeros, anota el autor, "son 
llamados secretos del ñañiguismo y fueron dejando ser tales 
desde que, al abolirse la esclavitud en 1880, después de una 
batida que las autoridades coloniales dieron contra ellos, un 
funcionario que tuvo La Habana, llamado R. Trujillo Mona­
gas, publicó en esta ciudad el año de 1882, un libro titulado: 
"Los criminales de Cuba". El cununo difiere del Ekue por ser 
un tambor de fricción semejante a la zambomba; el "Ekue" 
pertenece a la cultura ñañigo. Habla de Dios; de los antepasa­
dos; no hay Dios sin Ekue, ni Ekue sin Dios; la voz Ekue es la 
voz de Dios" 149

• y más abajo habla de la procedencia de este 
instrumento como secreto de los "abakuás o ñañigos". Los 
segundos, los "bongos" son sinónimos de los Ekue. Pertene­
cen a los lbos de Nigeria y a los Efik, como también a los 
"Okonko". El "bongó" es el Supremo Dios, el padre de Abasí, 

149 ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocubana"; Ed. Cárdenas y Cía.; La 
Habana, 1955; pág. 204. 

128 



lo cual parece no estar en la ideología de los ñañigos 150
• Cfr. 

dato de Chávez Franco, 1927. 

Los "bonkó" o "bongó", dice Fernando Ortiz, ambos 
usados para denominar tambores de los ñañigos, no deben 
confundirse. Son diferentes y probablemente de orígenes 
distintos, aunque ya usados en Africa en el mismo lenguaje 
jergal de la hermandad del Ekue. Bonkó es el nombre de un 
gran tambor de la orquesta de los ritos ñañigos conocido 
también por bonkó enchemiyá, cuya denominación significa 
"tambor parlante" o bo-enkómo que chamuya como hace el 
"Ekué" 151. 

Estas connotaciones nominales han sido dadas en su 
origen y en los procesos de cambio han ido variando su 
denominación, como en nuestro caso el "cununo", reade­
cuándose al medio y a las condiciones ecológicas, a las cuales 
los negros estuvieron sujetos. 

Isabel Aretz en su libro: "Instrumentos Musicales de 
Venezuela", relata: "Este último nombre y su variable chim­
bánguele -según Juan Pablo Sojo-viene de chibique, un 
baile de los negros corianos, que en realidad quiere aludir a 
una danza de los tambores chiquitos, o del Chibí". Según 
dicho investigador, los nombres de chimbángueles o chim­
banquele se aplica tanto a las danzas como a los tambores 
que en el Zulia y en ciertas regiones de Trujillo acostumbran 
tocar en honor de San Benito. Por nuestra parte, anotamos en 
la Mata (Estado de Trujillo) el nombre de chimbánguele apli­
cado a un toque especial, con canto, que ejecutaban los músi­
cos frente al altar cuando entraban a la casa del santo, y 
obtuvimos el mismo aplicado a los tambores que ahora 
estudiamos 1

52
• 

Por los datos traídos por la autora del libro ' 1 lnstrumen-

151 Op. cit. pág. 209. 

150 Op. cit. pág. 205. 

152 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Ed. Universidad de Oriente de 
Cumaná, Estado Sucre; Cumaná-Venezuela, 1967; pág. 65. 

129 



tos Musicales de Venezuela" encontramos una correlación 
con los cununos, instrumentos de nuestra preocupación. En 
el anexo: Table 11, membranófonos, diagrama 25: a, b, c y d, 
podemos observar la misma forma, las mismas amarras, las 
cuñas para templar el parche, con la única diferencia que son 
cuatro tambores que llevan diferentes nombres, como: 
"Juan mayor, tambor mayor, arriero o regañón; respuesta o 
respondón o tambor de respuesta; requinta; requintilla o 
media requinta cuando se duplica la requinta y medio golpe"; 
y más abajo dice que también se les conoce como: "cantante 
y pujador". En Esmeraldas, en las diferentes subculturas in­
vestigadas, los informantes les denominan: "Tiple" y "bor­
dón" o "requinto" y 11 bajo". El denominador común, en su 
denominación, es el de tiple y bordón. Todos los informantes 
son constantes en su informaciónxxu. Antonio Mina añadió 
que a estos tambores se !es llama "macho y hembra", como 
consta en el Archivo de Documentación del Instituto Otavale­
ño de Antropología. 

Es muy curioso que no se haya hecho un estudio aun­
que sea circunstancial del instrumento hasta el momento. 
Orlando Tenorio Cuero, en su artículo: "Incertidumbre en el 
origen de la marimba", en el periódico de la Casa de la Cultura 
Ecuatoriana Núcleo de Esmeraldas, de agosto de 1977, trae 
una pincelada en forma circunstancial y dice: 11 Cununos: 
instrumentos cónicos de madera, cubiertos en la parte supe­
rior con piel de venado o tatabro" 163. El autor se alza de 
hombros y pasa a relatar la marimba como sustancia del 
artículo, cuando debía enfocar toda la orquesta marimbera 
con todas sus apreciaciones dando un contexto global. Inés 
Jijón en su guía museográfica: 11 Museo de Instrumentos Mu­
sicales: Pedro Traversari", trae una nota a manera de ficha: 
"Cununo: Especie de tamboril o bongó alargado. Sirve para 

XXII nvestigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología, Cfr. datos de campo. 

153 TENORIO CUERO, Orlando: "Incertidumbre en el origen de la marimba"; Periódico de 
la Casa de la Cultura Ecuatoriana - Núcleo de Esmeraldas; Esmeraldas, 1977; pág. 8. 

130 



marcar el ritmo con la mano. El "cununo" se coloca bajo el 
brazo izquierdo o entre las piernas y se toca con la mano 
derecha" 154

• 

Este dato carece de credibilidad en su forma de ejecu­
ción. Los cununos son tocados con ambas manos, ya sean 
llevados bajo el brazo izquierdo o puestos entre las piernas; 
además, no es "una especie de tamboril", sino que pertenece 
a los tambores de un parche de origen africano, como más 
tarde probaremos. En el mismo Museo "Pedro Traversari" 
habíamos observado un cununo muy particular: el cuerpo del 
instrumento está ensamblado por ocho piezas de madera; la 
superficie externa es convexa; y, el parche está sujeto con un 
cinchón de acero. Este ejemplar nos llamó mucho la atención 
por su forma de construcción; el dato coincide con el traído 
por Chávez Franco en 1927 al decir: "el cununo tiene la forma 
a modo de barril", Cfr. cita 148. En el "Catálogo de la Colec­
ción de Instrumentos Pedro Traversari", por Richard Rep­
hann, publicado por la Organización de Estados Americanos, 
OEA, encontramos la siguiente clasificación: "2007, Cununo: 
El cuerpo consiste en ocho piezas de madera. Superficie ex­
terna convexa. El parche está sujeto con un marco de acero 
clavado. Ancho: 25 cms., alto: 24 cms. Esmeraldas, Ecuador, 
siglo XX" 155

• La nota es de interés por el registro que propor­
ciona; sin embargo, al estudiar la pieza pudimos observar 
que las ocho piezas de madera son ensambladas formando 
una especie de superficie externa convexa. El parche es esti­
rado, clavado y asegurado por medio de un cinchón de acero; 
para dar mayor seguridad al parche, está remachado con 
clavos. Esta pieza es posible que pertenezca a comienzos del 
siglo XX. Las dimensiones son las exactas a las que se en­
cuentran en el Catálogo de Rephann: 1978. 

Hernán Gallardo Moscoso en su artículo: "Etnohistoria 

154 JIJON, Inés: "Museo de Instrumentos Musicales: Pedro Traversari"; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1971; pág. 11. 

155 REPHANN, Richard: "Catálogo de la Colección de Instrumentos Mus1cáles Pedro Tra­
versari"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1978; Rég. 2007. 

131 



del tambor,, en un acápite "Partida de nacimiento africano y 
oceánico", da un dato en forma de miscelánea sobre el origen 
del tambor africano incrustado en el "micro grupo afroecua­
toriano 11

• El autor no distingue las clases de tambores que 
llegaron a América mediante el tráfico negrero. Descuida en 
distinguir y clarificar cada uno de ellos de acuerdo a las 
culturas africanas y se despreocupa en dar la fuente en que 
fueron consultadas. El, anota: "El tambor nació junto a los 
negros de Timbuctú y de Nigeria; y, se bautizó en las islas del 
Caribe ... 11

, luego subraya: "Vino una negrería con todos sus 
ritos "lucumí" o de santería. Los tambores "membé" usados 
para sus ceremonias de alto contenido ritual. Conservaron su 
forma africana, sus aditamentos, sus emplastos y parches 
para modificar el sonido (faddelas) y acompañar al canto de la 
"makuta" de origen bantú. Los cantos y tambores profanos 
nacieron para enterrar a los rumberos, para las fiestas de 
iniciación de los "congos"; cantos, tambor y "garabatos" que 
golpeaban el suelo para el "baile de la yuca 11 y de la "puya" 156

. 

Estos datos no son exactos, optamos por ceder la palabra a 
voces autorizadas como la de Fernando Ortiz y de la doctora 
Isabel Aretz. En las obras de ellos debe basarse cualquier 
etnomusicóiogo que desee hacer un trabajo muy a fondo 
sobre los tambores africanos; a más de los maestros citados 
merece consultarse la obra: "Tambores de Barlovento", tesis 
doctoral de Max Brandt. 

En investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropo­
logía desde 1968 al 80 se ha hecho acopio de datos de los 
instrumentos musicales, entre ellos el "cununo". Habíamos 
dicho que el macro grupo afroecuatoriano usa en su grupo 
orquestal marimbero dos cununos: bordón y tiple o macho y 
hembra. Estos son ejecutados bajo el brazo izquierdo o 
apoyados en el suelo entre ambas piernas de los dos músi­
cos; con ambas manos percuten el instrumento. El parche es 
percutido con la palma o con los dedos de la mano derecha, 

156 GALLARDO MOSCOSO, Hernán: "Etnohistoria del tambor", en Boletín Histórico del 
Estado Mayor Conjunto de las Fuerzas Armadas; Quito, 1978; Nº 7; pág. 59. 

132 



con la izquierda golpea la parte lateral del mismo. En el centro 
tiene un sonido más profundo y en el borde es tiple o más 
alto; algunas ocasiones golpean en el cuerpo del instrumento 
dando un sonido seco y variado a los anteriores. El conjunto 
marimbero actúa en el centro de los bailarines o en un sitio 
lateral. Los bailes pueden darse en campo abierto o dentro de 
una casa, como en el caso del chigualo. Los ritmos son muy 
particulares, ya lo comprobaremos más adelante. La marim­
ba es colgante, como se trató en el primer tomo; el guazá es 
sacudido con ambas manos; las maracas de igual forma; el 
bombo puede estar colgado o puede estar sujeto en el hom­
bro del músico; además, existe un grupo de cantoras y canto­
res que entonan la melodía produciendo una heterofonía 
canónica a base de una poliritmia libre. En algunas ocasiones 
se encuentra una estructura en forma piramidal, muy en boga 
en la música concreta. El cununo, según Hornbostel y Curt 
Sachs, es un membranófono de golpe directo, tubular, cilín­
drico y abierto en el extremo inferior. El cuerpo del instru­
mento es de madera de balsa; el parche es de piel de venado 
curtido o de piel de tatabro; tiene un aro de sujeción del 
parche, el cual es perforado para introducir una "beta" hecha 
de cuero de res, que llega hasta la parte inferior del cununo en 
donde forma una especie de aro, el mismo que sirve para 
introducir las curias hechas de madera llamada piquigua; la 
forma de atadura o amarra es a manera de zig-zag. Otros 
detalles daremos cuando tratemos de su forma de construc­
ciónxx111. 

Después de esta breve introducción nos queda por dilu­
cidar una gran interrogante: ¿a qué se debe su nombre? ¿o 
por qué le llaman "cununo"? Hemos preguntado a los infor­
mantes y siempre nos han respondido: "es costumbre", "es 
tradición" o el consabido "no lo sé". 

XXIII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología: 1968-1980. 

133 



2. 'i.3.2. Creencias: 

El 12 de junio de 1968, tuvimos la oportunidad de pre­
senciar una fiesta secreta llamada: "buscar marido" en Es­
meraldas. Un número considerable de morenas solteras se 
reunieron en una iglesia abandonada en la ciudad de Esme­
raldas. Iban ataviadas con los mejores vestidos y con un 
pañuelo en la cabeza, éste de colores muy vivos. Conforme 
iba pasando el tiempo la gente se congregaba y en un mo­
mento determinado llegó la orquesta marimbera compuesta 
de dos cununos, una marimba, un guazá, maracas y un bom­
bo grande. Al llegar la media noche comenzó la música y se 
escucharon los cantos del solista y del coro de la orquesta. 
Fue tan grande nuestra curiosidad que deseamos entrar, pero 
se había dado inicio al rito y no se permitía gente extraña al 
grupo como también a los negros. Insistimos en entrar y no 
fue posible, únicamente pudimos presenciar desde la parte 
exterior de la iglesia. Preguntamos a don Manuel Minda, un 
hombre moreno de unos cuarenta años, y nos respondió que 
"se trata de un rito secreto de pedirle a San Antonio Bendito 
que les conceda marido. Antes, decía el informante, los ma­
rimberos llevaban el "furruco" o zambomba que en este 
lugar se le denominaba "Kinfuíti" y llevaba sobre el cuero un 
palo de "chontaduro", este palo servía para introducirse en la 
vagina y de esta manera se iniciaban como personas que han 
pasado del estado de adolescentes al estado de mujeres"xx,v. 
Al amanecer las asistentes a este ritual se retiraban a sus 
casas. 

El ritual permanece, pero su connotación inicial ha de­
saparecido. No podemos olvidar que estas danzas en las 
culturas africanas, principalmente en la cultura congo, era un 
rito secreto para que el espíritu se monte en el caballo y 
advenga el trance de la posesión o desdoblamiento psíquico. 
El trance durante el rito de pedir marido se da y existe, es 
además, una orgía ritual. Toda la orquesta marimbera toma 

XXIV Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología: 1968. 

134 



parte de este rito y el ritmo de los cununos se deja escuchar 
tan claramente que sobresale a los demás instrumentos. Dan 
a entender que estos instrumentos son los patrones familia­
res y les recuerdan que deben formar la familia como en 
otro lu~ar citaremos la información proporcionada. 

Eleuterio Congo, de 60 arios, nacido en Borbón nos 
decía en el año 1976 que "este rito, en tiempos anteriores, se 
daba, pero que hoy ya no existe. La orquesta marimbera 
únicamente se la utiliza en las fiestas católicas, familiares y 
sociales. Pueda ser que encuentre montaña adentro"xxv_ 

Teófilo Manuel Mina, de Tulubí, hombre de 70 años y 
constructor de cununos nos relataba que los instrumentos 
tienen que ser dos. "Señor, decía, al construir un solo tambor 
es como si una persona se quedara sin mujer o sin marido, de 
ahí que se debe construir los dos tambores (cununos) para 
que sean macho y hembra. El macho es más grande y la 
hembra es un poquito más pequeña"xxvi_ 

Creemos que, por el dato proporcionado por don Teófi­
lo Manuel Mina, los cununos sean una representación de 
cómo debe estar configurada la familia: hombre y mujer. Los 
sonidos de los dos tambores se diferencian en timbre, no es 
igual el timbre del cununo macho que el timbre del cununo 
hembra. Existe diferencia en sonido y en tamaño de construc­
ción. Estas variables las referiremos en el item de construc­
ción. El uso y función de los tambores cununos tiene impor­
tancia en la fiesta de San Antonio y es posible, guardando las 
distancias, que también tenga relación con la fiesta de "San­
tiago de las mujeres"; esta constante se perdió debido al 
grado de aculturación desde el tiempo del tráfico negrero 
hasta nuestros tiempos. Fernando Ortiz, relata: "En Africa 
Occidental hubo y hay algunas sociedades secretas exclusi­
vamente femeninas, semejantes a las masculinas. El Santia­
go de las mujeres, cuya imagen, también igual a la usual del 

XXV Investigaciones del Instituto Otavale110 de Antropología: 1976. 

XXVI Teófilo Manuel Mina, Tulubí. Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología: 
junio de 1976. 

135 



apóstol que era el numen guerrero de los conquistadores 
hispánicos, se acompaña con comparsas de "mujeres locas" 
que simulan ese día "barrer con escobas" por las calles y 
plazas y también entremetidas en los hogares, lo cual evoca 
la función anual de "limpieza" mágica o purificación colectiva 
y tribal que se acostumbra en A frica por las sociedades secre­
tas matriárquicas" 157

• El dato demuestra la existencia de so­
ciedades secretas de mujeres que aún en nuestro Ecuador se 
da. Es posible que estos tambores lleven una connotación 
que en un principio referían el origen de la familia y el proceso 
histórico del paso del matriarcado al patriarcado; sin embar­
go, queda por comprobarse, ya que no pasa de ser una simple 
conjetura. 

Existe una creencia que los tambores "cununos" deben 
ser calentados antes de interpretar alguna unidad. Friccionan 
el parche con aguardiente o trago y ajustan las cuñas hasta 
que quede en el temple adecuado. Durante la construcción 
también existe el mismo ritual tanto de curación a la balsa 
como al parche. Estos ritos y creencias son secretos tanto 
para el grupo como para los constructores. Estas investiga­
ciones pueden verificarse en toda la cultura afroecuatoriana. 

Las creencias sobre este instrumento abundan en la 
obra de Fernando Ortiz: "Los Instrumentos de la Música Afro­
cubana"; en el Ecuador han perdido su constante y no hemos 
podido registrar ninguna de ellas, excepto las expuestas en 
este acápite. 

Las culturas africanas llegadas al Ecuador mediante el 
tráfico negrero trajeron consigo su cultura, sus creencias, sus 
ritos, sus danzas, sus bailes y las técnicas de construcción de 
los instrumentos musicales; estas culturas sufrieron una tre­
menda aculturación dando paso a nuevas formas sincréticas 
de cultura, perdiendo la suya primigenia. Por un lado, existie­
ron prohibiciones por parte de los conquistadores, por otro, 
el afán de cristianizar a los negros mediante el andamiaje de 

157 ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocubana"; Ed. Cárdenas y Cía.; La 
Habana, Cuba: 1955; pág. 210. 

136 



la Iglesia Católica. Los negros sufrieron la pérdida de sus 
propios valores y su identidad cultural. Gracias a los grupos 
secretos y a los sitios de refugio han permanecido algunos 
vestigios de su cultura.¿ Cómo es posible que se hayan perdi­
do los ritos de los "Carabalí", de los "Congos", de los "Lucu­
mí", etc., sino hubiera sido por las leyes prohibitivas de la 
estructura europea? ¿No podemos encontrar otra razón que 
justifique que la Cultura Afroecuatoriana no tenga una persis­
tencia en su cultura? además, las presiones a través de los 
modos de producción y proceso histórico que dio un cambio 
radical a cada una de estas culturas. De aquí se infiere que no 
existan los instrumentos musicales que se encuentran en 
otros lugares de América Latina. Hemos perdido, por estas 
razones, parte de nuestra historia y de la cultura de uno de los 
micro grupos que componen la nacionalidad ecuatoriana. 
Los "cununos" pertenecen, por sus características, a los tam­
bores "chimbágueles" como queda señalado en la nota Nº 
152. Estas semejanzas las trataremos al estudiar el ítem de 
construcción. Para mayor información remitimos a los lecto­
res a nuestro libro: "Literatura Popular Afroecuatoriana"; 
Colección Pendoneros; ed. Gallocapitán, Otavalo, Ecuador, 
1980, págs. 19-77; allí encontrarán la cultura de los carabalí 
con sus tradiciones de los "diablitos" y sus danzas rituales; 
los Congos y Bantúes con sus instrumentos membranófonos 
con sus ritos y creencias; los Lucumíes y Yorubas con sus 
tradiciones literarias y mitológicas, etc.; podríamos seguir 
enumerando las diversas culturas africanas que llegaron al 
Ecuador cuyos nombres existen en las persistencias cultura­
les del Micro grupo Afroecuatoriano. 

2.1.3.3. Localización: 

El Micro grupo Afroecuatoriano se encuentra localizado 
en las provincias de lmbabura, Carchi, Esmeraldas y en el 
litoral ecuatoriano. Las investigaciones que viene realizando 
el Instituto Otavaleño de Antropología en búsqueda de datos, 
se remontan desde el año de 1968 hasta 1980, última entrada 

137 



de esta primera etapa. El acopio de datos ha sido abundante y 
hoy nos encontramos en la clasificación, sistematización e 
interpretación de cada uno de ellos. 

Los lugares investigados fueron los siguientes: Chota, 
Caldera, Carpuela, Chalguayacu, Piquiucho, Ponce, Estación 
Carchi, Concepción, Chamanal, el Tablón, Guadual, Mira, Na­
ranjito, Tablas, San Luis, Santa Ana, La Concepción, Cabuyal, 
San José, Santa Marianita, el Carmen, Lita, el Arenal, Cacha­
co, Guaba, Bolsa, Muisne, Tachina, Viche, Quinindé, Esmeral­
das, Chumundé, Río Verde, San Mateo, Barbón, San Lorenzo, 
Tululbí, Mataje, Cachabí, Chamanga, Cubé, Chura, Piedras, 
Camarones, Tacusa, Colope, Cabuyales, Palestina, la Loma, 
Pusir, Carolina, Jijón y Caamaño, Alto Tambo, Urbina, San 
Javier, Peñaherrera, Monopamba, etc. En todos los lugares 
de la provincia de Esmeraldas se ha encontrado el tambor 
"cununo" con una readaptación en la cultura Cayapaxxvu_ 

2.1.3.4. Descripción: 

La orquesta marimbera está compuesta por una marim­
ba, guazá, maracas, bombo y dos cununos denominados 
"macho" y "hembra", "tiple y bordón" y/ o "requinto" y 
"bajo". Son nombres con los que les denominan los infor­
mantes a estos instrumentos. Es membranófono de golpe 
directo, tubular, cilíndrico, abierto en la parte inferior con un 
orificio de 2,6 cm. de diámetro por una profundidad de 11,8 
cm. de largo. Según Hornbostel y Sachs pertenece a los 
membranófonos, de golpe directo, tubulares, cilíndricos, de 
cuero, abiertos, cuero atado, atadura de soga, con cuñas de 
tensión (H-S: 211. 211.1 y división como un final: -814). El 
material del cuerpo del instrumento es de "balsa", madera 
suave y liviana. Su forma es cilíndrica; la parte superior es 
más ancha que la base; la parte superior en donde va el 
parche tiene 25 cm. de diámetro, la parte inferior 18,5 cm. y 

XXVII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 69-80. 

138 



57,3 cm. de largo. Estas medidas corresponden al cununo 
"hembra". El cununo "macho" mide en la parte superior 27 
cm. de diámetro, en la inferior 17,3 cm. y de largo 62,5 cm. 
Existe una pequeña diferencia de tamaño en relación del uno 
hacia el otro. Estas dimensiones no son standar en los dife­
rentes cununos que hemos registrado en nuestras investiga­
ciones. Existen pequeñas variables dimensionales que en 
cierta manera alteran la sonoridad y timbre en el instrumen­
to; así, el cununo macho que toca Antonio Mina en la ciudad 
de Esmeraldas mide: diámetro de la parte superior 26 cm., 
parte inferior 19,5 cm., largo 62 cm. Cununo hembra 22 cm. de 
d.iámetro superior, inferior 16 cm. y largo 60 cm., tocado por 
Segundo Mina. 

El constructor corta un trozo de balsa de unos 80 cm., 
quita la corteza y le deja secar por tiempo determinado. Una 
vez que está seco, con un machete y un cuchillo, en unos 
casos; y, en otros, como el constructor don Escolástico Solís 
Martínez, utilizando formón, hachuela y cepillo lo debastan 
hasta darle la forma cilíndrica con el ahuecamiento de la parte 
inferior del instrumento. El largo, una vez terminado, tiene 
57,5 cm., en la base queda un grosor de 11,5 cm.; el ahueca­
miento es de 46 cm., la base sólida del instrumento de 11,5 
cm. sirve para que las ondas sonoras repercutan en ésta y una 
parte del aire salga por la perforación pequeña que tiene 2,5 
cm. de diámetro por una extensión de 11,5 cms.; el acabado, 
nos decía don Escolástico Salís, lo realiza con un cepillo y en 
alguna ocasión le pasa una lija; la parte interior trata de 
hacerla con formón y termina lijando las asperezas xxvm_ Por la 
información de Teófilo Manuel Minda existe una variante en 
la forma de implementos de construcción, él utiliza: machete, 
cuchillo y para lijar, piedra porosa. 

El cuero que va a servir de parche es de diferentes 
animales tales como: "tatabro", "venado", "carnero", "chi­
vo" u otros de la zona. La piel tiene que ser curtida; primera-

XXVIII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología: 68-80. 

139 



mente le sacan los pelos con ceniza y con guaranga, tiemplan 
la piel y la dejan secar; después de un tiempo le remojan en 
agua dulce para que sea suave y flexible. El parche es sujeto 
con varas de "pikigua", aunque también pueden utilizar "ya­
re", "rampira" o "chaldé"; los constructores prefieren las 
venas de "pikigua"; tanto en la parte superior como en la 
inferior (aguantador) utilizan la pikigua, dan cuatro vueltas la 
vena y luego doblan el parche para que quede bien sujeto; en 
la parte inferior pasan la beta de soguilla, de cabuya o de 
cuero de res; finalmente, ponen las cuñas de madera de 
monte. Para pasar la beta o la soguilla de cabuya hacen unos 
orificios en el parche y lo tiemplan con al aguantador en 
forma de zig-zag; son seis huecos por donde pasa la beta y lo 
rematan en el aguantador, anillo inferior. Las cuñas de las 
muestras que tenemos en nuestras manos son en número de 
seis. 

Las dimensiones que el constructor debe conservar, 
estimativamente, son las siguientes: 24 cm. de diámetro del 
parche; el aro de pikigua está a una distancia de 5,5 cm. de la 
superficie del parche; del aro de sujeción del parche al aro 
inferior (aguantador) hay una distancia de 39 cm.; el diámetro 
inferior tiene 18,6 cm.; el grosor de la beta o soguilla es de 0,5 
cm.; largo de las cuñas: 12,7 cm., ancho superior: 3,7 cm., 
ancho inferior: 1,8 cm.; el diámetro de la parte inferior tiene 
las medidas arriba expuestas. 

En resumen, las partes principales del cununo son las 
siguietes: cuerpo o caja del instrumento; parche de tatabro o 
de piel de otro animal; aros de pikigua: superior de sujeción e 
inferior o aguantador; beta o soguilla de sujeción del parche 
con el aguantador; beta o soguilla de cabuya; cuñas; cuerpo 
del instrumento ahuecado y perforación en la parte inferior 
del instrumento; otros detalles de menor importancia serán 
descritos en el ítem de uso y función xx,x. 

Doris Nazareno, oriunda de Barbón, nos informa que 

XXIX Manuel Minda, Escolástico Solís y Doris Nazareno; Investigaciones del Instituto Otava­
lel'io de Antropología: 1975, 1980 y 1981. 

140 



los tambores deben llevar determinada clase de parche, o sea 
el macho, bordón o bajo debe ser forrado con piel de tatabro 
porque este es un animal más fuerte que los demás y el 
tambor hembra, tiple o requinto debe ser cubierto con piel de 
venado o de carnero. Añade que no existe ninguna prohibi­
ción para poder mirar al constructor cómo realiza la confec­
ción del cununo; pueden mirar las mujeres, los niños o cual­
quier persona; inclusive, en la mayoría de los casos, son las 
mujeres las que ayudan al constructor a confeccionar el cunu­
no, nos dice. 

La estructura de la construcción del tambor "cununo" 
es idéntica en toda la cultura afroecuatoriana. La forma de 
colocar el parche es similar en toda la región; la confección 
del cuerpo del instrumento, salvo pequeñas variables de di­
mensiones, es similar; las ataduras identifican la cultura que 
se está estudiando; las cuñas son similares con variables 
dimensionales; y, la forma de curación del instrumento y del 
parche para que obtenga mayor sonoridad es de derecho 
consuetudinario. Esto refleja que existe una constante en el 
hecho, una dinamización, folklorización, socialización del ins­
trumento dentro del micro grupo afroecuatoriano, razón por 
la que esta unidad pasa al acervo de la cultura ecuatoriana. 

La música y las danzas forman una misma estructura 
tanto tonal corno polirítmica y los pasos, así como la coreo­
grafía, son idénticos dentro de la zona geocultural. Esto nos 
demuestra que la cultura africana, afincada en la provincia de 
Esmeraldas, a pesar de haber perdido su primigenia expre­
sión semiótica, conserva la constante del hecho a través de 
los procesos históricos y modos de producción; sin embargo, 
existe un gran peligro y es la aculturación por los medios 
masivos de comunicación, en donde se está dando cabida a 
instrumentos de otras culturas y a música que en nada tiene 
que ver con la identidad cultural afroecuatoriana. Tratemos 
de salvar lo poco que queda, para reconstruir los componen­
tes más importantes de nuestra nacionalidad. 

Habíamos dicho, en renglones atrás, que los tambores 
llamados cununos en nuestro Ecuador son idénticos a los 

141 



estudiados por la Dra. Isabel Aretz, en Venezuela; para mayor 
información recomendamos a los estudiosos cotejar nues­
tros datos de campo con los de la autora del libro: "Instru­
mentos Musicales Venezolanos"; Ed. Universitaria de Orien­
te Cumaná, Estado Sucre; Venezuela, 1967; págs. 64-72. 

2.1.3.5. Construcción: 

Trataremos de ser lo más sustantivos en este ítem, ya 
que gran parte de la construcción está tratada en la descrip­
ción del instrumento; sin embargo, por razones de lógica en 
el tratamiento de los instrumentos, tendremos que ser repeti­
tivos en algunos casos, por lo que rogamos a los lectores se 
nos permita la redundancia en los datos. 

Los constructores de cununos, como: don Escolástico 
Solís, don Teófilo Manuel Mina, Enrique Congo, Antonio Mi­
na, Segundo Mina, Aureliano Nazareno, Héctor Galarza, Filo­
meno Carabalí, etc. coinciden con el proceso de construcción 
sobre dicho instrumento y su estructura. Don Teófilo Manuel 
Mina refiere que el material debe ser seleccionado y prepara­
do con anterioridad; no se puede improvisar y mucho peor 
utilizar madera fresca para la caja. La balsa es secada al 
natural, bien sea cortando un pedazo de tronco apropiado o 
extrayendo un trozo de los árboles secos en pie. Esta madera 
no tiene rajaduras ni desperfecto alguno. Cortado el trozo, se 
descascara y se lo limpia de asperezas. 

El trozo de balsa es transportado a la casa, bien sea para 
secarlo o para comenzar a preparar el instrumento, según el 
caso. 

Se inicia la construcción dando la forma cilíndrica al 
tronco, utilizando un machete o una hachuela. Terminada la 
primera parte, se da el acabado sea con el machete o con una 
piedra dura y luego con una piedra porosa. La forma cilíndrica 
de la caja queda terminada. De inmediato se comienza a 
perforar y a sacar el corazón de la balsa; se deja de espesor en 
la "pared" unos 2 cm.; el ahuecamiento del cununo se le hace 
con un cuchillo o con una navaja a falta de formón, al tenerlo, 

142 



el trabajo sería mucho más rapido. La perforación no es hasta 
el fondo, aunque en algunos casos el ahuecamiento pasa 
hasta el final, entonces, se debe recortar un pedazo de balsa y 
pegarle con lágrimas de los árboles (material resinoso); es 
por esta razón que trazan una línea para no pasarse del lugar 
hasta donde deben hacer el hueco. La medida de perforación 
es una vara que, conforme se va ahuecando, se la introduce 
hasta que dé la profundidad exacta. Terminado el ahueca­
miento sigue el mismo proceso de la parte exterior del instru­
mento para que no queden pedazos de madera. Para finalizar 
la caja del cununo se hace una perforación desde la base 
hasta el lugar determinado, conforme a la costumbre de la 
construcción; el hueco no va en el centro de la base sino un 
poquito lateral para que tenga buena sonoridad. 

Para la colocación del parche en el cununo se cogen 
algunos animales y se les saca la piel, se la curte y tiempla 
hasta que quede seco. Los animales cuya piel sirve para el 
parche son: "tatabro", "venado", "carnero", "chivo", "mo­
no", "tigrillo" o cualquier animal de monte. La curtida de la 
piel del animal es de mucha importancia porque requiere un 
tratamiento a fin de que el parche dure y no se pudra. Seco el 
cuero se lo remoja en agua dulce, mas no en agua salada, la 
sal daña el cuero y al poco tiempo se pudre y no tiene la 
sonoridad requerida; antes de extender el cuero sobre la 
boca del cununo, se tienen listas las venas de "pikigua", ésta 
debe ser fresca para poder enrollar y ajustar el parche. El 
cuero puesto en la boca del cununo se amarra con las venas 
de pikigua y se procede a templar el parche; con las venas se 
da dos vueltas alrededor del cuero y con otra persona se 
comienza a templar, se remata la punta final de la vena y se 
vuelve a retemplar el cuero; finalmente se le da una vuelta al 
cuero y con las amarras queda en forma redonda. Terminado 
este proceso, se perfora el parche haciendo un orificio para 
que pueda pasar la beta o la soguilla de cabuya; el número de 
huecos es de seis. En la parte inferior del cununo se hace un 
aro con pikigua o con soguilla y por último viene el temple 
final del parche; las soguillas o betas pasan por encima del 

143 



aro superior formando un zig-zag con el aro inferior del cu­
nuno. 

Terminado el amarre de la beta se coloca las cuñas en el 
aro inferior del cununo y el cuero o parche queda templado. 
Algunas ocasiones, según el pedido, el cununo es pintado de 
acuerdo al gusto del músico. 

Para finalizar con la construcción del instrumento se le 
cura con aguardiente y se fija las cuñas si ellas se han afloja­
doxxx. 

Estos datos fueron proporcionados por don Teófilo Ma­
nuel Mina, hombre nacido en Tulubí, tiene 70 años de edad; 
ha sido agricultor, pescador, ha trabajado sacando tagua y en 
las minas de oro. Hoy se encuentra trabajando en la agricultu­
ra y cuando le piden que construya los cununos realiza este 
trabajo. 

Habíamos dicho en un principio que los constructores 
aprovechan otros instrumentos para la confección de los 
cununos, tal es el caso de don Escolástico Solís que emplea 
hacha, formón, cepillo, lija y otros implementos que aceleran 
el trabajo; sin embargo dentro de la estructura de construc­
ción coinciden con las mismas técnicas y con los mismos 
procedimientos. Existe una constante de construcción en to­
da la zona del Micro Grupo Afroecuatoriano de la provincia de 
Esmeraldas, en parte del Carchi y entre la Cultura Cayapa. 

A continuación graficamos los dos cununos fabricados 
por don Teófilo Manuel Mina. 

XXX CUNUNOS: "Macho y Hembra", "bordón o tiple" o "requinto y bajo". Teófilo Manuel 
Mina. 

144 



LAMINA 

145 



2.1.3.6. 

2.1.3.6. L 

Dimensiones: 

Cununo hembra, tiple o requinto 

2.1.3.6.1.1. Cuerpo del instrumento: 

2.1.3.6.1.1.1. 
2.1.3.6.1.1.2. 
2.1.3.6.1.1.3. 
2.1.3.6.1.1.4. 
2.1.3.6.1.1.5. 
2.1.3.6.1.1.6. 
2.1.3.6.1.1.7. 
2.1.3.6.1.1.8. 

Largo 
Diámetro de la boca superior 
Diámetro de la base 
Ahuecamiento de la caja 
Grosor de la base sólida 
Pared del cuerpo 
Perforación de la base 
Diámetro de la perforación 

2.1.3.6.1.1.2. Parche: 

2.1.3.6.1.2.1. 
2.1.3.6.1.2.2. 
2 .1.3.6.1.2.3. 

Largo del parche 
Diámetro de parche 
Grosor del parche 

2.1.3.6.1.1.3. Veta o soguilla: 

2.1.3.6.1.3.1. 
2 .1.3.6.1.3.2. 
2.1.3.6.1.3.3. 

2.1.3.6.1.1.4. 

2.1.3.6.1.4.1. 
2.1.3.6.1.4.2. 
2 .1.3.6.1.4.3. 
2.1.3.6.1.4.4. 

2.1.3.6.1.1.5. 

2.1.3.6.1.5.1. 

146 

Largo en zig-zag 
Largo de amarra individual 
Diámetro 

Cuñas 

Largo 
Ancho, parte superior 
Ancho, parte inferior 
Espesor 

Aros: 

Diámetro del aro superior 

57,3 cm. 
25 cm. 
18,5 cm. 
46 cm. 
11,5 cm. 
2,4 cm. 

11,5 cm. 
2,5 cm. 

44 cm. 
25 cm. 

0,2 cm. 

448 cm. 
37 cm. 
0,5 cm. 

12,7 cm. 
3,7 cm. 
1,8 cm. 
2,3 cm. 

1,6 cm. 



213.615.2 Diámetro del aro inferior 

2.1.3.6.2. Cununo macho, bordón o bajo: 

2.1.3.6.2.1. Cuerpo del instrumento: 

2.1.3.6.2.1.1. Largo 
2.1.3.6.2.1.2. Diámetro de la boca superior 
2.1.3.6.2.1.3. Diámetro de la base 
2.1.3.6.2.1.4. Ahuecamiento de la caja 
2.1.3.6.2.1.5. Grosor de la base sólida 
2.1.3.6.2.1.6. Pared del cuerpo 
2.1.3.6.2.1.7. Perforación de la base 
2.1.3.6.2.1.8. Diámetro de la perforación (b) 

2.1.3.6.2.2. Parche: 

2.1.3.6.2.2.1. Largo del parche 
2.1.3.6.2.2.2. Diámetro del parche 
2.1.3.6.2.2.3. Grosor del parche 

2.1.3.6.2.3. Veta o soguilla: 

2.1.3.6.2.3.1. Largo en zig-zag 
2.1.3.6.2.3.2. Largo de amarra individual 
2.1.3.6.2.3.3. Diámetro de la veta 

2.1.3.6.2.4. Cuñas: 

2.1.3.6.2.4.1. Largo 
2.1.3.6.2.4.2. Ancho, parte superior 
2.1.3.6.2.4.3. Ancho, parte inferior 
2.1.3.6.2.4.4. Espesor 

2.1.3.6.2.5. Aros: 

2.1.3.6.2.5.1. Diámetro del aro superior 

0,8 cm. 

60 cm. 
26 cm. 
19,5 cm. 
48,5 cm. 
11,5 cm. 
2,4 cm. 

11,5 cm. 
2,5 cm. 

56,3 cm. 
48,2 cm. 

0,2 cm. 

516 cm. 
43,2 cm. 

0,6 cm. 

14,5 cm. 
5,2 cm. 
2,2 cm. 
3,2 cm. 

2,1 cm. 

147 



2.1.3.6.2.5.2. Diámetro del aro inferior 1,2 cm. 

2.1.3.6.2.6. 

2.1.3.6.2.6.1. 
2.1.3.6.2.6.2. 
2.1.3.6.2.6.3. 

Otras dimensiones: 

Del borde superior al aro 8,2 cm. 
Del aro superior al inferior (amarras) 12,2 cm. 
Del aro inferior a la base 15,4 cm. 

En las investigaciones realizadas entre el Instituto Ota­
valeño de Antropología y el Instituto Interamericano de Etno­
musicología y Folklore en el año de 1975, auspiciado por la 
Organización de Estados Americanos, en la ciudad de Esme­
raldas pudimos hacer un estudio de una de las unidades con 
las siguientes dimensiones y datos: El informante se llama 
Antonio Mina, tiene 40 años, oriundo de Esmeraldas; es mú­
sico profesional marimbero. El cuerpo del instrumento es de 
balsa; el parche de piel de venado; las cuñas son de pikigua y 
sirven de aguantador; las amarras son de veta de res; tiene 
dos aros: uno superior y otro inferior. Las dimensiones son 
las siguientes: largo, 62 cm.; diámetro superior del parche, 24 
cm,; parche íntegro, 39 cm.; diámetro inferior 16,5 cm.; diá­
metro de la base del instrumento 17 cm.; del borde del parche 
al aro superior mide 6,5 cm.; tiene 4 cuñas y 12 amarras en 
forma de zig-zag. El músico toca sentado, en cuclillas y a 
veces pone el instrumento en el brazo izquierdo. En la base 
del cununo hay una perforación de un diámetro de 4,2 cm. 
que en alguna ocasión le tapan con un palo adicional para 
obtener otra sonoridadxxxi_ 

2.1.3.7. Circuito de sonido: 

El cununo es un membranófono de golpe directo, tubu­
lar, cilíndrico y de un solo parche. Produce sonidos muy 

XXXI Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología y el Instituto Interamericano de 
Etnomusicología y Folklore (INIDEF), auspiciado por la OEA, Investigadores: Ledos. 
José Peñín y Carlos A. Coba A., 1975. 

148 



resonantes, cuya intensidad es susceptible de variaciones 
extremas; todo depende de la tensión del parche y del lugar 
donde se percuta, sea en la parte central, semilateral o lateral; 
las tres factibilidades dan tres variantes de tonalidad, timbre y 
profundidad. Este instrumento está clasificado comúnmente 
como de entonación indefinida, pero no es así ya que existen 
variables tonales, como más abajo describiremos. La función 
del cununo es por esencia rítmica-tonal, por lo cual no pode­
mos determinar, o mejor dicho afirmar, que sea el instrumen­
to de entonación idefinida. Si a un sonido producido por el 
cununo le sometemos al "Estrobocón" tendremos como re­
sultado un número de frecuencias sonoras de acuerdo a la 
parte que sea percutida; de aquí que nosotros sostenemos 
que el cununo es un instrumento rítmico-sonoro. 

El cuerpo del instrumento con su parche y con la perfo­
ración de la base de 2,4 x 2,3 cm., o sea el instrumento en sí, 
constituye la caja de resonancia. El aire se encuentra en repo­
so al no ser percutido por las manos del músico; al percutir el 
músico el parche, si no hubiera la perforación en la base, el 
sonido sería ronco y nada brillante. El cuerpo o fuente sonora 
es el parche; el parche es excitado y vibra de manera tal que 
produce sonido; cuando las moléculas que forman un cuerpo 
sonoro son desalojadas de su posición en equilibrio, se origi­
na, debido a las fuerzas elásticas, movimientos compensato­
rios que tienden a devolverles su posición inicial, producién­
dose así las vibraciones sonoras en diferentes direcciones: 
transversales, longitudinales, oblicuas, etc, buscando un lu­
gar de escape; de aquí la necesidad de la perforación de la 
base para que el aire comprimido salga y entre otra cantidad 
de aire y vuelva a su estado natural; de esa forma, las mebra­
nas puestas en tensión retoman su estado inicial. Estos datos 
que son aplicados en forma tradicional por los constructores 
de tambores, han sido estudiados por Helmholtz y Koenig, 
quienes confirman la técnica acústica empleada en los rnem­
branófonos; así, Tirso de Olazábal, en su libro: "Acústica 
Musical y Organológica" trae la siguiente información: "Los 
resonadores de Helmholtz son cuerpos huecos en forma casi 

149 



esférica que se utilizan para analizar complejos sonoros; se 
construyen generalmente de bronce o de latón (en nuestro 
caso tambores de balsa). Su funcionamiento es sencillo: po­
seen dos aberturas, una relativamente grande donde son 
captados los sonidos y una más pequeña situada en el extre­
mo de un conducto cónico, que se introduce en el oído. 
Cuando la frecuencia natural de la masa de aire contenida en 
el resonador es igual a la de uno de los sonidos captados, éste 
es forzado grandemente 158

• 

El dato traído por Helmholtz es coincidente con la técni­
ca aplicada por los constructores de tambores, en nuestro 
caso de los cununos. El constructor realiza el ahuecamiento 
del tronco dejando una base sólida de 11,5 cm. de espesor, 
una pared de 2,5 cm., una profundidad de 46 cm., diámetro de 
la boca superior de 25 cm. y un orificio en la base de 2,4 x 2,3 
cm. de diámetro; según la teoría traída, tiene dos aberturas: 
una superior y una inferior; la superior es tapada por el 
parche y la inferior es descubierta para que la masa de aire 
contenida en la caja de resonancia tenga salida; sin embargo, 
dentro de la estructura de construcción, cada percusión co­
rresponde a un sonido, dependiendo del lugar donde se 
percuta; si es al centro el sonido es grave y profundo, si es un 
poco lateral el timbre cambia y si es al borde, de idéntica 
manera. La caja del tambor es cilíndrica y da varios sonidos 
de acuerdo al temple del parche. Es indispensable compren­
der que el tronco ahuecado se divide en diferentes cámaras 
"a", "b", "c", mediante la membrana tensa en la boca supe­
rior. La masa de aire contenida en la caja de resonancia 
influye de manera marcada sobre su comportamiento, pues 
determina la frecuencia de sus oscilaciones naturales y la 
columna de aire en reposo al ser percutida la membrana (el 
aire se reparte en diferentes direcciones, repercutiendo la 
membrana); la tensión del parche y el lugar de percusión da 
la sonoridad, altura, intensidad, timbre y colorido. 

158 OLAZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organológica"; Ed. Ricordi Americana; 
Buenos Aires, 1954; pág. 43. 

150 



Hasta el momento, estos instrumentos han sido deno­
minados de entonación indefinida, concepto que no compar­
timos por razones arriba expuestas. Lo indefinido puede ser 
considerado como desagradable y esta no es razón lógica 
dentro del tratamiento estructural rítmico-tonal de los tambo­
res. A los tambores se les puede afinar y de hecho producen 
sonidos afinados, como el caso que estamos tratando. Casi 
por lo general estos tambores dan un intervalo de una tercera 
M. y en el peor de los casos de una tercera m. 

Esta afirmación está supeditada a un estudio de la fre­
cuencia de onda emitida por el cununo y se podrá establecer 
la estructura tonal del instrumento. "Las sensaciones desa­
gradables de ciertas combinaciones fueron atribuidaa por 
Helmholtz a efectos de pulsaciones, bien entre las frecuencias 
fundamentales mismas, o bien entre algunos de sus armóni­
cos". Creía que para el centro espectro audible la frecuencia 
diferencia o frecuencia de pulsación que produce irritación 
auditiva cubre un intervalo de aproximadamente 30 a 130 
ciclos, seg-1, difieren en unos 25 ciclos y cuando suenan 
juntos están a punto de resultar desagradables al oído. Dos 
tonos completos en esta región difieren en unos 45 ciclos, y la 
combinación de dos de estas notas se considera corriente­
mente como disonante. Aunque las frecuencias fundamenta­
les de dos sonidos con estructuras ricas en armónicos estén 
lo bastante separadas para producir consonancia, puede ha­
ber un armónico particular de un sonido que esté próximo a 
un armónico del otro, y el resultado es un efecto total de 
disonancia. 

Hay un fuerte factor subjetivo en la cuestión de conso­
nancia y disonancia que determina a menudo la impresión 
final. No hay duda tampoco de un cambio de modos musica­
les. Existen diferencias tan profundas en el gusto musical, 
que hacen difícil deducir conclusiones definitivas en cuestio­
nes de consonancia y disonancia" 159

• 

159 SEAAS, Francis W. y Mark W. Zemansky: "Física General"; versión en español de 
Albino Yusta Alamrza; Ed. Aguilar; Madrid, 1977; pág. 418. 

151 



Estas consonancias y disonancias se dan en todas las 
músicas que se producen. En la música efectuada por el 
grupo popular folk existe esta disonancia y este fenómeno 
depende del músico de tradición popular. La música negra es, 
por esencia, poli rítmica y tonal en la mayoría de los casos y en 
otros es polirítmica y disonante. A más de este caso existen 
las concepciones culturales de cada grupo, quien no se en­
cuentre habituado a escuchar esta música le parece que no 
tiene estructura, que no es melódica y que la sonoridad de los 
instrumentos es de entonación indefinida. Tenemos que in­
troducirnos en el universo idiosincrático de cada cultura para 
poder dar una conclusión valedera. Para nosotros puede ser 
música indefinida por el sonido de sus instrumentos, pero 
para los miembros de la cultura es música rítmica, melódica y 
se carece del criterio de que los instrumentos son de entona­
ción idefinida. Se tendrá que hacer una revisión de los con­
ceptos estructurales y melódicos y además, un estudio muy 
detenido de cada uno de los instrumentos para ver el valor y 
aporte que cada uno de ellos proporciona. Los cununos coin­
ciden con la cocepción Helmholtziana la misma que es vale­
dera dentro de sus principios acústicos de consonancia y 
disonancia, a más de los expuestos en renglones anteriores 
sobre los resonadores y caja de resonancia. También, debe­
mos tener en cuenta el comportamiento de la columna de aire 
en "nodos" y "vientres", los cuales producen vibraciones 
longitudinales y transversales, de las que a su vez se despren­
den otras formas direccionales de las ondas sonoras. Unica­
mente, dentro del caso que estamos estudiando, nos tocaría 
comprobar mediante el "espectrograma" y el "estrobocón" 
para tener una certeza de los intervalos existentes en el cu­
nuno. 

Es importante respetar la cultura de cada uno de los 
pueblos y no podemos juzgar con criterio occidental los com­
portamientos de los instrumentos, ya que el pueblo de una 
determinada cultura está habituado a su música y la occiden­
tal, por ejemplo, le parecerá disonante. Estos criterios antro­
pológicos se debe tener presentes para poder tener un ele-

152 



mento de juicio verdadero. A continuación presentamos los 
intervalos aproximados de este instrumento. 

TRANSCRIPCION Nº 12 

Cununo hembra 

: 1" 1' ¿, 

o/: t e· ¡ o ':> 

Cununo macho 

1' 'T' .¡, 1' 

2: 
:! 'o o • o 

El "cununo hembra" tiene una extensión de una tercera 
cromática y el "cununo macho" de igual forma. Debemos 
indicar que esta extensión y esta afinación son estimativas y 
no son exactas por falta de aparatos de comprobación del 
número de frecuencias por sonido detectadas en los cunu­
nos, estas frecuencias corresponden a la identidad del "tint" 
de los físicos; el tipo tetra requiere del tercer grado de rela­
ción de "tint CA" (tercera menor o mayor, sexta mayor o 
menor y décima menor o mayor). Por tint se entiende especí­
ficamente los sonidos musicales que se encuentran en un 
instrumento y se puede dar diversidad de variables de combi­
naciones, según la tabla de Mieczyslaw Kolinski. Para mayor 
información remitimos a su trabajo: "Clasificación de Estruc­
turas tonales". 

2.1.3.8. Clasificación 

2.1.3.8.1. Según Hornbostel y Sachs: 

2 Membranófono 

153 



2.1. Membranófono de golpe 
2.1.1. De golpe directo 
2.1.1.2. Tubular 
2.1.1.2.1. Independiente 
2.1.1.2.1.1. De un cuero 

-8. 
-8.1. 
8.1.4. 

División común final 

Con cuero atado 
Atadura con soga o veta 
Con cuñas de tensión 

213.82 Según Mantle Hodd: 

154 

LAMINANº 19 

6 

S-H 2ll.211 
Membran6fono 

Entre las pierna.e 
del oosico 

S-H 211.211-184 

Bajo el brazo 
izquierdo 



Tocado con las 
manos 

2.1.3.9. Uso y función: 

• • 

Frico16n con ambas 
manos 

En investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropo­
logía desde el año de 1968 a 1981, se ha hecho un acopio de 
datos para determinar la funcionalidad de los instrumentos 
de nuestro interés. En toda la zona del micro grupo cultural 
afroecuatoriano hemos podido detectar tas siguientes fies­
tas: "de la Virgen del Carmen"; "Santa Ana"; "San Antonio"; 
"Velorios de adultos, llamados "Alabaos"; "Velorio de Ange­
lito, denominado "Chigualo"; "San Jacinto"; "Santa Bárba­
ra"; "Semana Santa"; "Navidad"; "Reyes Magos"; "La Pas­
cua"; "Bautizos"; "Matrimonios"; y, principalmente difun­
tos. De esta última haremos una descripción exacta, a más de 
la tratada acerca de San Antonio, Cfr. 213.2: Creencias. 

También se han recopilado, "décimas de contrapunto", 
"fiestas sociales", "fiestas familiares" y "fiestas de carácter 
cívico". 

Todas las subculturas rurales y ágrafas de la zona geo­
cultural afroecuatoriana realizan la fiesta del "Novenario de 
las almas"; este novenario está conformado de cofradías. 

155 



Durante los nueve días de la novena se reúnen todos los 
miembros de la comunidad para dar culto a los muertos. El 
grupo marimbero antes y después de la novena canta "Déci­
mas a lo divino" en las cuales recuerdan los misterios de 
Dios, de las almas y de los santos; también cantan "salves" y 
"letanías". La víspera del dos de noviembre un hombre elegi­
do de entre los miembros de la comunidad a las 00h00 (media 
noche), va al cementerio a visitar a las ánimas y a cantar loas 
en honor de ellas. Todas las casas deben apagar las luces 
para que las ánimas no vayan a esa casa y le hagan algún 
daño; quien tenga prendida la casa es multado por la comuni­
dad por haber transgredido las leyes de derecho consuetudi­
nario. El animero sale de la iglesia y va gritando en alta voz: 
"Las ánimas benditas del purgatorio requieren nuestra ayu­
da, los muertos viven y son nuestros antepasados; cada fami­
lia reconstruya la genealogía y oren por ellas". Este grito es al 
iniciar el recorrido. Durante el trayecto, dice: "es día de las 
ánimas benditas y roguemos por ellas". Al llegar al cemente­
rio, el animero recita la siguiente décima: 

La muerte es para todos 
de ella no hay separación, 
ella no halla personas 
sino el que manda el Señor. 

Mata padre, mata obispo, 
mata al que tiene coma, 
mata los santos ministros 
y al Santo Papa de Roma; 
ella no escoge personas 
mata viejos y niñitos, 
los mata a los pobrecitos 
aunque no tengan su entierro 
y, llegando su hora, 
la muerte no anda escogiendo 

Remitimos a nuestros lectores al libro: "Literatura Po-

156 



pular Afroecuatoriana", Cfr. pág. 160. Durante el recorrido 
recita otras décimas referentes a la muerte y termina con la 
"Salve": 

Dios te salva gran Señora 
salve Dolorosa madre, 
salve Emperatriz del cielo 
Hija del Eterno Padre. 

Una paloma sin mancha 
revolaba por el aire, 
sube al cielo a ser esposa 
hija del Eterno Padre, etc. 

Estos y otros versos cantados y recitados pueden en­
contrar nuestros lectores en el libro arriba citado. Al llegar a la 
iglesia, el animero luego de haber recorrido el cementerio y 
las calles del poblado da cuenta a todos los miembros de la" 
comunidad del recorrido realizado. A las dos de la mañana 
comienza el grupo marimbero a tocar "décimas a lo divino", 
"décimas de argumento" y finalizan con un baile por haber 
recordado a sus antepasados. 

Todos los asistentes se encuentran con una esperma en 
la mano y el baile se torna una danza en honor a los muer­
tos<xx11. 

Norman Whitten y Nina de Friedemann, en su trabajo: 
"La Cultura Negra del Litoral Ecuatoriano y Colombiano: Un 
modelo de Adaptación Etnica", relatan: "El novenario de 
muerte en las áreas rurales que se celebran generalmente 
nueve días, cuando una persona muere, en un contexto reli­
gioso-musical a lo largo de los ríos permite reforzar los nexos 
de parentesco del ramaje de la mina, que es la unidad socio-

XXXII l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguna; 111. Dorís Nazareno; IV. 15 años; V. 
Empleada doméstica; VI Cuarto afio de Primaria; VII. Telembí, Camarones, Limones; 
VIII. Desde peque11a (10 años); IX. 25 de marzo de 1982; X. Otavalo, Provincia de 
lmbabura; XI. Micro grupo cultural afroecuatoriano. 

157 



económica básica de las comunidades mineras. El refuerzo 
de los lazos genealógicos es vital, ya que la supervivencia 
física y social del individuo es el tronco genealógico que 
posee el territorio de su ramaje. El muerto, en el novenario, se 
torna en el foco social de la descripción genealógica que 
hacen sus miembros de los varios grupos con los cuales él 
tenía lazos de parenteco. De esta manera, el muerto ocupa el 
vértice de apoyo que servirá a sus descendientes para recla­
mar por la vía cognática, tierra de chacra donde hacer cultivos 
de subsistencia, o donde empezar un lavadero de oro, come­
dero familiar o bien entrar a formar parte de una compañía en 
un lavadero comunal de oro (Friedemann: 1974). Mientras 
tanto, en poblaciones de incipiente urbanización donde se 
localizan gentes negras con trasfondos rurales, resultado de 
inmigraciones rurales, en el novenario para un muerto, algu­
nos individuos familiares el último día rompen los lazos de 
reciprocidad alegando que no son parientes con otros asis­
tentes, pues los lazos de unión han desaparecido (Whitten: 
1968: 55-56), a tiempo que cualquier nexo que pudiera basar­
se en un concepto de descendencia se desecha. En estos 
lugares la economía está tipificada por la esporadicidad del 
trabajo en torno al uso de la fuerza del individuo a cambio de 
un jornal, cuya consecuencia depende del ejercicio de entre­
lazamientos personales en relación diádicas o de parentesco 
a fin, que pueda materializarse en un trabajo minga de trozas 
de madera" 160

• 

El dato muy bien traído por los autores de "La Cultura 
Negra del Litoral Ecuatoriano y Colombiano: Un modelo de 
Adaptación Etnica" nos conduce a hacer una ampliación so­
bre los conceptos ya vertidos. Los negros no sólo trabajaron 
en las minas, sino como esclavos en las haciendas, como 
queda anotado en el libro: "Literatura Popular Afroecuatoria­
no", 1980. El dato del novenario de los muertos fue confirma-

160 WHITTEN, Norman y Nina Friedemann: "La Cultura Negra del Litoral Ecuatoriano y 
Colombiano: Un modelo de Adaptación Etnica"; Instituto Colombiano de Antropolo­
gía; Bogotá, 1974; pág. 109. 

158 



do en nuestras investigaciones, razón por la que tiene credibi­
lidad. Además, dentro del novenario se da el recuerdo y el 
reconocimiento del árbol genealógico de algunas tribus afri­
canas llegadas al Ecuador, lo cual sirve para reforzar la identi­
dad de consaguinidad y afinidad entre cada grupo cultural y 
dentro de éste de cada familia. No debemos olvidar que las 
inmigraciones a ciertas zonas se deben a las fugas de los 
esclavos que se reasientan en las zonas de refugio, tal es el 
caso de la provincia de Esmeraldas. Debemos enfatizar que 
en el novenario negroide se renuevan las tradiciones que 
tienen un carácter recordatorio de los antepasados y la cohe­
sión de las familias en las comunidades ágrafas y rurales. 

Los instrumentos musicales juegan un papel sustantivo 
dentro del novenario. Tienen un contexto ritual religioso mu­
sical. Los grupos marimberos son muy cotizados en el nove­
nario, no sólo en el rito de un muerto sino también en el 
novenario de las almas de carácter sincrético religioso. Los 
instrumentos percutivos son los que más preponderancia 
tienen, como también los cununos por determinar el origen 
de la familia. Ellos son macho y hembra y de ellos se forma la 
familia. El grupo marimbero se encuentra presente tanto en el 
novenario de las almas como en el novenario de un muerto. 
El ritual más representativo es el "chigualo". Este rito queda 
descrito en páginas atrás. 

Sería muy extenso describir el uso y función de los 
instrumentos musicales en las fiestas ya señaladas. Cada una 
de ellas tiene su propia personalidad, pero las más brillantes 
son los chigualos, Semana Santa, Navidad y las décimas de 
contrapunto. En el estudio de cada instrumento haremos una 
descripción de estas festividades para dar el universo del 
instrumento y la supervivencia cultural. El tronco genealógi­
co no se da por medio del ramaje, sino por derecho consuetu­
dinario. El ramaje es de tiempos de la colonia y el derecho 
viene antes de la llegada de los negros a América y por ende, 
al Ecuador. Tal costumbre mantienen hasta el momento los 
negros del Congo y su basamento está en las leyes consuetu­
dinarias y en las tradiciones, como la marimba entre las tribus 

159 



del sur del Sudán. La cohesión se da en el novenario de las 
almas y sirve para la reconstrucción del árbol genealógico. 
Dentro de estas costumbres se ha recreado la cultura africana 
readaptándose a nuestro medio y produciendo cultura a tra­
vés de los procesos históricos y modos de producción. Se 
produce cultura en todas estas festividades, se dinamiza y 
socializa el hecho hasta llegar a ser derecho de la Cultura 
Afroecuatoriana. Primero los instrumentos y luego las espe­
cies y los géneros del Cancionero afroecuatoriano, afroindoe­
cuatoriano e indohispanoafroecuatoriano. Esta clasificación 
está fundamentada en Osear Lewis y Ernest Maes al tratar 
sobre el criterio acerca de cultura; ellos expresan: "Se propo­
ne que se estudien todos los elementos culturales de algunos 
pueblos indígenas representativos, haciéndose un inventario 
en el que aquellos (elementos culturales) clasificarían en tres 
conjuntos: a) los elementos correspondientes a la cultura 
prehispánica; esto es aquellas costumbres propiamente di~ 
chas; b) los elementos de la cultura después de la conquista, 
o sean las tradiciones de origen no indígena, sino europeo o 
africano; e) los elementos mixtos, producto de la combina­
ción de ambas culturas" 161

• 

De los tres elementos culturales presentados por los 
autores de la "Base para una nueva definición práctica del 
indio", podemos concluir que las culturas se fusionaron y de 
ellas se crearon nuevos tipos de cultura como la afroecuato­
riana, afroindoecuatoriana y la indohispanoafroecuatoriana. 
Los tres elementos culturales corresponden al segundo y 
tercer elemento presentado por Lewis y Maes. De aquí que 
debemos diferenciar cada una de las persistencias culturales 
en cada una de las culturas y subculturas ecuatorianas. La 
música y los instrumentos corresponden a esta estratifica­
ción sincrética y étnica. La música y los instrumentos tienen 
sus variables entre el Valle del Chota, en Esmeraldas y entre 

161 LEWIS, Osear y Ernest Maes: "Base para una definición práctica del Indio"; América 
Indígena; Vol. V.; Nº 2; México, 1946; pág. 112. 

160 



los indios Cayapas, cultura que ha sido asimilada por los 
negros y a la inversa. 

2.1.3.10. Transcripción musical: 

J.t IU 
DVO CAJlf<IW 

· TRANSCRIPCION Nº 13 

'fQlllltLLIID _., 

n pa1 .s. -io 

- -- - . 

> 

> 

161 



162 

-... 
1u ..... 



163 





2.2.1. TAMBORES PEQUEÑOS, MEDIANOS Y GRANDES 

2.2. Tambores de dos parches: 

2 .2 .1. Tambores pequeños, medianos y grandes 

2.2.1.1. Historia: 

El tambor pequeño, en las grandes culturas america­
nas, tuvo determinada función. Los datos encontrados en 
cronistas e historiadores son contundentes y no requiere 
explicación; así, Bernabé Cobo en su libro: "Historia de las 
Indias" relata: "El instrumento más general es el tambor, que 
ellos llaman "huancar". Los hacían grandes y pequeños, de 
un tronco hueco y tapado por ambos lados con cuero de 
llama, como pergamino, delgado y seco. Los mayores son 
como nuestras cajas de guerra, pero más largos y no tan bien 
hechos; los menores como una cajita de conserva y los me­
dianos como nuestros tamboriles" 162

• De este dato se des­
prende que existieron tres clases de tambores: pequeños, 
medianos y grandes. González Suárez al citar a Oviedo, Cfr. 

162 COBO, Bemabé: "Historia de las Indias"; en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 
Madrid, 1969; pág. 149. 

165 



cita 18, confirma nuestra tesis de la existencia de tres clases 
de tambores: guerreros, festivos y funerarios. Los grandes 
usaban en las guerras, los medianos en las festividades y los 
pequeños para el trabajo. 

No queremos abundar en mayores datos históricos, ya 
que estos han sido tratados con lujo de detalles en la primera 
parte de este capítulo; sin embargo, queremos tratar, al me­
nos tangencial mente, el proceso evolutivo de instrumento de 
trabajo a instrumento festivo y el cambio que ha sufrido el 
tambor pequeño denominado en las persistencias culturales 
"tamboril". 

Todo hecho cultural está sujeto a una dinamia social. No 
es un fenómeno estático. Está en constante cambio, de acuer­
do a las condiciones básicas socio-económicas, sincrético­
religiosas y a otras causas que le dan vida. Los fenómenos 
folklóricos son producto de un proceso histórico y siendo 
producto de este proceso formativo, las posibilidades de que 
el folklore desaparezca son escasas, y muy bien apunta Raúl 
Cortázar al decir: "Es un río que fluye. El agua pasa, pero el 
hecho permanece" 163

• El proceso histórico se ha dado en 
nuestro país. Hemos pasado por cambios sustanciales, pero 
gracias a la trasmisión de generación en generación, de los 
mayores hacia los menores, a través del ejemplo y de la 
palabra ha permanecido hasta el momento actual; además, la 
oralidad ha sido permanente y constante y gracias a ella no se 
han producido la pérdida absoluta de los valores culturales 
que nos preocupa. 

Rogelio Martínez Furé en su "Diálogo Imaginario sobre 
el Folklore" trae un dato sobre el proceso evolutivo de los 
fenómenos culturales al decir: "Una sociedad dividida en 
clases en los siglos de dominación colonial española, donde 
se implantan las raíces de nuestro folklore, imposible era que 
no se efectuara un proceso dialéctico de influencias recípro-

163 CORTAZAR, Raúl: "Los Fenómenos Folklóricos y su contexto humano y cultural"; en: 
"Folklore Americano", Nº 18, 2ª época (México, diciembre); México, 1974; págs. 15-50. 

166 



cas entre ia cultura de las clases explotadoras de origen 
europeo y de las clases explotadas, constituidas en su mayo­
ría por indígenas y sus descendientes. Ya desde el siglo XVI, a 
través del tráfico negrero, vemos cómo los indios y los mesti­
zos, los negros y los mulatos libres comienzan a imitar el 
vestuario, los hábitos y los bailes de las clases que detenta­
ban el poder económico y político del continente (y del Ecua­
dor). Música, danzas, vestuario de origen europeo, fueron sin 
embargo, poco a poco, modificados, asimilados a un sistema 
de valores nuevos, diferente del que poseían en el medio que 
los había creado. Se acriollaban, se mestizaban y se 
amulataban" 164

• 

Todo esto demuestra el cambio que se efectuó median­
te un mecanismo impositivo y de imitación. Todo iba cam­
biando paulatinamente y venía una transformación acultura­
tiva en todos los hechos culturales que han permanecido 
hasta el momento en las persistencias. El proceso fue largo y 
paulatino. 

Los conquistadores imponían su criterio dentro de su 
sistema y la Iglesia aplicaba las leyes de acuerdo a las normas 
vigentes de aquel entonces. 

Ante estos cambios, los indígenas y los negros a igual 
que las demás culturas ecuatorianas, impusieron rasgos cul­
turales, creándose un habla, diversos géneros musicales y 
danzarios, una literatura oral, formas plásticas de gran fuerza 
y originalidad, en que se manifestó el genio creador de las 
masas populares. Sin embargo, el cambio aculturativo se 
encontraba en marcha y los fenómenos culturales pasaron a 
un campo de silencio dentro del mecanismo de dinamización 
de los hechos culturales. 

Dentro del proceso evolutivo del cambio de cultura tuvo 
su parte la Iglesia a través de los misioneros y doctrineros. La 
Iglesia, con su aparato evangelizador cambió la cultura y 

164 MARTINEZ FURE, Rogelio: "Diálogo Imaginario sobre el Folklore"; Artículo publicado 
en "La Gaceta de Cuba", Nº 121; marzo, 1974; págs. 12-17. 

167 



transformó en fiestas sincréticas religiosas. A modo de ejem­
plo, tenemos en lmbabura la fiesta de "Vacaciones o Pendo­
nes", los misioneros cambiaron su nombre y le llamaron la 
"Fiesta de San Miguel Arcángel", hecho que los indígenas de 
la zona no lo admitieron y ha permanecido hasta el momento 
con el nombre anteriormente citado; también, existió la apro­
piación del excedente por parte del aparato eclesiástico y las 
órdenes religiosas: este canal de apropiación es de variable 
importancia según las regiones, pero no estuvo ausente de 
ninguna área del imperio español. 

Si descuidáramos este aspecto del problema, olvidaría­
mos las estrechísimas relaciones que se anudaron entre los 
responsables de la Iglesia junto con las órdenes religiosas y 
los grupos de comercialización. 

En general, es mediante los buenos oficios de los co­
merciantes, que la Iglesia realizaba en los núcleos urbanos 
mercantiles, el excedente extraído a los productores directos 
-ya sea- gracias a la recaudación de innumerables gabelas 
eclesiásticas o a la organización de reducciones y pueblos de 
indios" 165

• 

El tambor pequeño llamado "tamboril" se encontraba 
presente al inicio del ciclo agrícola. Fray Bartolomé de las 
Casas dice que "concluidas todas las fiestas, el día último 
llevaban muchos arados a la mano, los cuales antiguamente 
solían ser de oro, y acabados los oficios, tomaba el rey un 
arado y comenzaba a romper y arar la tierra, y lo mismo 
hacían todos los otros señores, para que de allí adelante por 
todos sus reinos hiciesen esto, ningún hombre había que 
osase arar la tierra ni tocar en ella, porque tenían como su­
perstición que la tierra no daría fruto" 1611

• Este dato confirma el 
uso y función del tambor pequeño que se encontraba destina­
do a la siembra, a la cosecha y cuando se requería de ciertos 
trabajos materiales. Sin embargo, este tambor por el proceso 

165 Qp. cit., pág. 3. 

166 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apologética Historia"; en Biblioteca da Autoras Espa-
ñolas; Ed. Atlas; Madrid, 1958; Vol. IV; pág. 164. 

168 



aculturativo pasó, en el decurso del tiempo, a formar parte de 
las fiestas rituales, religiosas y familiares. En investigaciones 
del Instituto Otavaleño de Antropología se ha detectado el 
uso y función de este tambor en las mingas, al final de la 
cosecha, en el huasi-fichay y en otros quehaceres manuales. 

El cambio en el uso y función se debe principalmente a 
los doctrineros y misioneros, quienes velaban la pureza del 
culto de acuerdo a las disposiciones emanadas por las cartas 
reales de los reyes españoles, y, más que a éstas, a los corre­
gidores y al cuerpo de vigilancia del culto divino eclesiástico, 
como obispo, párrocos y misioneros. 

Francisco Avila en "Dioses y Hombres de Huarochiri" 
describe la Fiesta de Corpus Christi así: "En 1570 se hizo en 
este repartimiento la Fiesta de Corpus Christi con mucha 
solemnidad y salieron a ella nueve niños vestidos de tafetán 
carmesí y verde; y con gracioso tono cantaron algunas can­
ciones en su lengua, en loor del Santísimo Sacramento, cosa 
que dió mucho gusto a los indios. Demás destas canciones, 
salieron los indios con sus danzas muy vistosas. La más 
singular destas danzas fue la de los nobles que se llamaban 
ingas, y el noble dellos decía la letra, de cuatro sílabas cada 
verso, muy sentida. Y derepente dió a los Padres y españoles 
que allí estaban, porque en la letra dezían epítetos muy bue­
nos a Nuestro Señor. Y preguntando de donde lo sacaban, 
dezían que los mesmos que antiguamente daban al sol y a su 
Rey, esos convertían en loor de Jesucristo" 187

. 

Este dato denota la paulatina transformación que iba 
sufriendo la cultura indígena por la imposición de los con­
quistadores, misioneros y doctrineros. Las fiestas fueron 
cambiadas como el caso de la "fiesta del culto al sol" por la 
Fiesta de Corpus Christi; por consiguiente, iba dándose un 
proceso de cambio dentro de la teosofía indígena. 

Fray Bartolomé de las Casas en "Historia de las Indias", 

167 AVILA, Francisco: "Dioses y Hombres de Huarochiri"; Edición Bilingüe; (Narración 
quechua recogida por Francisco de Avila, 1598?); Trad. por José María Arguedas; Ed. 
Museo Nacional de Historia y el Instituto de Estudios Peruanos; Serie, Textos-críticos 
Nº 1; Lima, 1966; pág. 243. 

169 



relata: "A los indios se les dió la devoción de nuestra Señora, 
Madre de Dios y se levantó un oratorio. Fue admirable la 
devoción y reverencia que a la imagen tuvieron desde adelan­
te y cuán ornada tenían la Iglesia de paños hechos de algo­
dón, cuán barrida y regada; hicieron coplas en su lengua, que 
en sus bailes y regocijos cantaban y al son de sus bailes 
bailaban. Siempre sonaba una flauta juntamente a un 
tamborcillo" 1

&1. 

El proceso estuvo en marcha y día a día iban aculturan­
do a la gente y sus costumbres iban sincretizándose y per­
diendo su valor primigenio. 

Garcilaso de la Vega en "Comentarios Reales de los 
Incas" demuestra el proceso aculturativo y la pérdida de los 
valores indígena~ al exponer: "Pareciendo bien estos canta­
res de los indios y el tono de ellos al maestro de capilla de 
aquella iglesia catedral, compuso el año del cincuenta y uno o 
el del cincuenta y dos, una chanzoneta en canto de órgano 
para la fiesta del Santísimo Sacramento, contrahecha muy al 
natural al canto de los indios. Salieron ocho muchachos mes­
tizos de mis descípulos, vestidos como indios con sendos 
arados en las manos, con que representaron en la procesión 
el cantar y el haylli de los indios. Los españoles se sintieron 
muy satisfechos por sus cantares y por sus danzas al son de 
flautas y tambores" 169

• 

Berna! Díaz del Castillo en "Conquista de Nueva­
España" ratifica el dato traído por los demás cronistas y habla 
de la fiesta de Corpus Christi: "los indios van cantando las 
letanías y otras santas oraciones, y tañen sus flautas y trom­
petillas conjuntamente con sus tamboriles. De igual forma 
realizan el mismo proceso en las fiestas solemnes y los días 
domingos" 11º. 

168 DE LAS CASAS, Fray Bartolomé: "Historia de las Indias"; Vol. JI; Ed. Atlas; En: Bibliote­
ca de Autores Españoles; Madrid, 1961, pág. 224. 

169 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: Op. cit.; pág. 210-250. 

170 DIAZ DEL CASTILLO, Berna!: "Conquista de Nueva-España"; En: Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Vol. 11; Madrid, 1947; pág. 310. 

170 



Alonso Borregán en "Crónicas de la Conquista del Pe­
rú" dice: "Pues incitados por el Gobernador don Francisco 
Pizarro les obliga a que salgan a la ciudad de los reyes con sus 
banderas tendidas tocando atambores y pífanos (sic) alboro­
tando la tierra" 171. 

Los datos expuestos por cronistas demuestran el proce­
so aculturativo que se llevó a cabo por parte de los conquista­
dores y principalmente por parte de la Iglesia Católica. Enten­
demos por estos procesos, los cambios que se producen 
cuando se juntan sociedades con diferentes tradiciones cultu­
rales. la aculturación desde el tiempo de la conquista hasta 
nuestros días ha dado lugar a la aparición de nuevas formas 
culturales. En algunos casos, limitados sectores de las cultu­
ras se combinaban, dando lugar a la aparición de nuevos 
conjuntos o características culturales; tal es el caso, dentro de 
la música ecuatoriana, de las diferentes especies y géneros 
musicales que son producto de este proceso. Las amplias 
innovaciones a partir de la cultura española, en el siglo XVI y 
XVII transformaron aspectos de cultura, incluyendo la tecno­
logía, el lenguaje, la economía, la organización social, la reli­
gión, el arte y, en nuestro caso, los instrumentos musicales 
que fueron cambiados de nombre, etc. Este proceso se inició 
en la conquista y estuvo sujeto a los procesos históricos 
ecuatorianos. 

A la fusión cultural, Steven Polgar en 1960, llamó "la 
bicultura y puso de manifiesto que los individuos en situacio­
nes de contacto que estimulaban la sustitución, no se atenían 
a un tipo único de respuesta. La respuesta de la bicultura, 
subraya, era un fenómeno corriente en las condiciones esta­
blecidas en las reservas indígenas. Sus consecuencias, en 
cuanto a la integración del individuo personalmente y como 
participante en la cultura eran evidentes. Se marcó la distin­
ción entre la manera en que los procesos de aculturación 

171 BORREGAN, Alonso: "Crónica de la Conquista del Perú"; En Biblioteca de Autores 
Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1948; Serie 7ª Nº 3; pág. 45. 

171 



afectaban al individuo y al grupo cultural" 172• 

Federico González Suárez al hablar de las fiestas religio­
sas hace las siguientes acotaciones: "El culto se practicaba 
con un esplendor y un lujo admirable: las fiestas religiosas 
eran frecuentes y magníficas, siendo lo más digno de ponde­
ración que el pueblo tomaba mucha parte en ellas y las consi­
deraba como regocijos comunes. El pueblo durante el año 
eclesiástico seguía la sucesión de las festividades religiosas, 
haciendo de ellas sus fiestas nacionales" 173

• Esto determina 
que en estas fiestas se encontraban presentes indios, mesti­
zos y toda clase de gente. Los indios participaban con sus 
atuendos y con sus instrumentos musicales, como el pífano y 
el tamboril (tambor pequeño). En otra parte escribe: "Así las 
fiestas religiosas se solemnizaban con danzas profanas (dan­
zas indígenas con sus instrumentos músicos), con corridas de 
toros, con entretenimientos pecaminosos, sin que nadie 
cayera en la cuenta de la chocante contradicción que había 
entre lo puro, lo ortodoxo de las creencias especulativas, y lo 
supersticioso de muchas prácticas exteriores" 174

; más abajo 
anota, "El Obispo Solís en su primera visita descubrió que, 
con pretexto de las fiestas cristianas, todavía celebraban las 
fiestas de su idolatría" 175

• 

Estos datos manifiestan que, a pesar de las prohibicio­
nes, los indígenas realizaban las fiestas tradicionales propias 
de su cultura. De aquí nacen las prohibiciones de los obispos 
por medio de cartas pastorales a los párrocos, misioneros y 
doctrineros para que velaran por la pureza del culto católico. 
Esta situación transforma la cultura indígena dando paso al 
proceso aculturativo de nuestras grandes culturas y, como 
consecuencia, al cambio o a la pérdida de los Valores cultu­
rales. 

172 POLGAR, Steven: "Biculturation of Mesquakie Teenage Boys"; American Anthropolo­
gist, New Series; 1960; pág. 217-235. 

173 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Vol.I; 
Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; pág. 28-50. 

174 Op. Cit.; pág. 28. 

175 Qp. Cit.; págs. 452-453. 

172 



También los viajeros recogieron este trastorno acultu­
rativo; a modo de ejemplo traernos las siguientes citas: Ber­
nardo Recio enfatiza que "muchos de estos se jactan de las 
procesiones cristianas de que tanto se glorían" 116

; René de 
Kerret, relata la fiesta de Corpus Christi así: J/numeroso cor­
tejo de nativos, venidos de lejos para esta solemne fiesta e 
iban danzando a la cabeza de la procesión" 111

; y, "El Nuevo 
Viajero Universal" recalca que "las fiestas que se celebran 
son llenas de pompa, principalmente la de Corpus Christi y de 
la Concepción" 11ª. 

Todo esto nos demuestra la forma como las culturas 
ecuatorianas sufrieron un proceso de aculturación en el deve­
nir histórico ecuatoriano. 

La conquista militar y la conquista cristiana estaban 
indisolublemente unidas. El tratado que Francisco Pizarro 
firmó con la Corona, antes de partir para el descubrimiento 
del Perú, menciona específicamente a la evangelización de 
los idígenas. Al comienzo, éstos ofrecieron poca resistencia a 
la religión que les era impuesta. Conscientes de no poder 
jamás gozar del apoyo de los españoles ni de salvar sus 
privilegios, a menos de renunciar a sus "Errores diabólicos", 
muchos de los miembros de la familia imperial abrazaron el 
catolicismo con un celo aparente. La misa, la adoración a la 
cruz y otros ritos arriba descritos pasaban ante los ojos de las 
masas como las manifestaciones de una nueva religión ofi­
cial que aceptaron con la misma docilidad que antes el culto 
del sol. Durante una cuarentena de años, el clero católico 
creyó haber triunfado. Grande fue la sorpresa cuando, en la 
primera mitad del siglo XVIII, como relata González Suárez, se 
dio cuenta que, bajo un ligero barniz de cristianismo, los 
indios seguían siendo paganos. 

176 RECIO, Bernardo: "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura Ecuato­
riana, Colección Mínima; Quito, 1750; Reproducción: 1959; pág. 155-169. 

177 KERRET, René de: "Diario de Viajes alrededor del mundo"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Quito, 1959; Original: 1852-1855; Viajeros franceses; pág. 57. 

178 EL NUEVO VIAJERO UNIVERSAL: "El Ecuador visto por los extranjeros, Colección 
Mínima Ecuatoriana; Quito, 1959; Original en Francés; París, 1833 pág. 263. 

173 



Como la inquisición no tenía jurisdicción sobre ellos, la 
Iglesia Católica confió el cuidado de extirpar la idolatría a los 
"visitadores", jueces eclesiásticos flanqueados de escriba­
nos y de asistentes que, en el curso de sus giras, hacían en los 
pueblos minuciosas encuestas sobre las prácticas supersti­
ciosas, invitando a los paisanos a denunciarse y a confesar las 
idolatrías. Si era necesario sometían a los sospechosos a un 
interrogatorio. El grado de arrepentimiento determinaba el 
grado de castigo: los paganos endurecidos eran golpeados o 
exiliados; los relapsos eran enviados a las galeras; millares 
de ídolos fueron destruidos, santuarios arrasados, los bienes 
de los huaco vendidos en remate y, las tierras afectadas a su 
culto, dadas a una iglesia o a una capilla católica. 

Los sacerdotes católicos españoles hicieron lo más que 
pudieron para suprimir las danzas indígenas en las que ellos 
veían "lujuria e idolatría". Guamán Poma de Ayala en su 
curiosa crónica en la que por medio de la palabra y el dibujo 
estigmatizaba la opresión española, suplica a las autoridades 
no destruir la cultura musical del país y no "asustar ni mortifi­
car a la gente que se divierte, una vez terminado su trabajo, y 
que celebran fiestas durante las cuales cantan, danzan y co­
men entre ellos, en medio de su pobreza, sin ofender a na­
die". Este humilde pedido era justo. Las Constituciones Sino­
dales del Arzobispo de Lima exigían la "supresión de las 
danzas, cantos o taquis (danzas) antiguas y que todos los 
instrumentos de música fueran quemados" 179. 

"Los sacerdotes, anota Alfred Metraux a menudo fue­
ron opresores tan duros como los corregidores. La Iglesia 
manifestó durante el período colonial un racismo que fue, 
para los indios y los mestizos, una fuente constante de amar­
gura. Sólo con repugnancia permitió a los indios acceder a la 
eucaristía y, a pesar de la expresa voluntad de Roma y del Rey 
de España, se negó a ordenar sacerdotes indios (como Lovato 
en Quito) y aun a los que tenían sangre india. En las doctrinas, 
los curas desdeñaron dar la menor instrucción religiosa a sus 

179 Constituciones Sinodales, en Archivo de la Catedral de Lima. 

174 



fieles al mismo tiempo que los extreñían por medios policia­
les a asistir a sus servicios. los pecados eran expiados con 
latigazos, según la tarifa precisa: trescientos por haber baila­
do y cantado al modo antiguo; cincuenta en caso de concubi­
nato; veinticuatro por haberse escapado a la confesión o a la 
misa. A estos castigos corporales se agregaban diversas pe­
nas infamantes como la de ser pelado {rapado)" 1ªº. 

Todo este proceso de control fue el determinante sus­
tantivo para el cambio de cultura y la pérdida de los valores 
culturales propios de la nación ecuatoriana. La Iglesia y los 
conquistadores fueron los responsables del exterminio de 
patrones culturales que hoy tratamos de rescatarlos, a través 
de las persistencias culturales. aquí se comprende que de 
tambor de trabajo, el tambor pequeño, se haya transformado 
en tambor festivo y no haya ocupado el lugar que él se 
merece. Este es el proceso evolutivo de los tambores gran­
des, medianos y pequeños. 

2.2.1.2. 

Según la información recibida, el "penco" debe ser seco 
en pie, después de haber dado la flor y haya muerto por haber 
cumplido su ciclo vital. este estado, el tronco debe ser 
cortado y dejado pasar una buena temporada al aire libre; si 
el tronco es cortado antes de estas condiciones, el tambor no 
tendrá buena sonoridad y no cumpli con las funciones a él 
encomendadas dentro de la danza. La razón de esta creencia 
es porque el penco después muerto, revive a través del 
ritmo que el músico arranca del instrumento y la materia 
cobra vida en la música rítmica del tamborxxxu1, Es admirable 
la creencia que el constructor tiene sobre la supervivencia de 
las plantas, dándoles una connotación de reencarnación. Las 

180 METRAUX, Alfred: En: "Base para una nueva definición práctica del indio"; América 
Indígena; Vol. V; Nº 2; México, 1945; págs. 107-118. 

XXXIII Informante: Francisco Aguilar; Prov. lmbabura; Investigaciones del Instituto Otavaleño 
de Antropología, 1980. 

175 



plantas, los animales, etc., no mueren, viven en las cosas 
materiales mediante la función que ellas desempeñan. 

Todas las culturas, principalmente las ecuatorianas, 
siempre han creído en la reencarnación. Los hombres buenos 
se reencarnan en seres superiores y los malos se transforman 
en seres inferiores hasta que lleguen a la perfección deseada. 
También esta teosofía se encuentra en la cultura Shuar, los 
seres humanos se reencarnan en plantas, animales o en otros 
seres; sin embargo, este dato registrado en nuestras investi­
gaciones nos hace suponer que las plantas al ser transforma­
das en utensilios retoman una vida mejor a la que ellas tuvie­
ron. El "penco", se transforma en caja de resonancia que 
sirve para producir el sonido, sin la caja de resonancia no 
existiría el sonido deseado, además, cada sonido está condi­
cionado al diámetro de ella. 

El parche, sea de res, de oveja o de otro animal, también 
es transformado y retoma una vida sonora a través de los 
objetos de cultura o de servicio. Con el objeto de confirmar 
esta creencia de la reencarnación, citamos parte de una 
leyenda Shuar: "Cuando salió el sol, comenzaron a sudar y a 
sentir cansancio. Quisieron terminar la siembra del maíz, 
pero la huerta se agrandaba más y más. Buscaron una som­
bra, pero las sombras huían de ellas. Quisieron refrescarse en 
el río, pero el agua se alejaba también. Se percataron de que 
iban a morirse, y, en efecto, una se transformó en rana yan­
táushi y la otra en el ave panka" 101. Esta leyenda, como todas 
las creencias de los indígenas de la Cultura Shuar y Achuar, 
habla de la reencarnación. Todo se transforma y nada se 
pierde. Las plantas tienen espíritu, los animales de igual for­
ma. En medio de la espesura de la selva ven los espíritus que 
andan flotando en el ambiente. De aquí que no podemos 
desterrar la creencia acerca del tambor que estamos tra­
tando. 

En el rito de chamanismo, algunos brujos usan el tam­
bor pequeño o el grande para llamar a los espíritus. El tambor 

181 PELLIZARO, Siro M.: "Leyendas Shuar"; Ed. Don Bosco; Cuenca, s/f; pág. 37. 

176 



emite ciertos sonidos y es signo de comunicación entre el 
Chamán y los espíritus. Después de haber dado la señal de 
llamada, invocan a los cerros a fin de que ellos acudan ante el 
enfermo y tenga éxito la curación. 

Todos estos datos y otros podríamos seguir abundando 
dentre del contexto estructural de creencias sobre el instru­
mento. 

Dentro del contexto estructural de la construcción exis­
te el "arishcamiento". Consiste en curar la madera con chi­
cha, o trago para que tenga una sonoridad brillante. Termina­
do el instrumento, se le calienta al parche con un poco de 
aguardiente y el músico comienza a tocar ya sea en las festivi­
dades rituales así como en las sociales. 

Los objetos, plantas o animales, se transforman en algo 
sagrado. Un objeto cualquiera se convierte en otra cosa sin 
dejar de ser él mismo pues continúa participando del medio 
cósmico circundante. Una piedra sagrada, un árbol, un ani­
mal, un cerro, etc., siguen manteniendo su primigenia cogno­
tación; aparentemente (con más exactitud desde un punto de 
vista profano) nada le distingue de las demás cosas. Para 
quienes, consideran a aquellos objetos como sagrados, su 
realidad inmediata se transmuta en realidad sobrenatural. En 
otros términos: para aquellos que tienen una experiencia 
religiosa, la naturaleza en su totalidad es susceptible de reve­
larse como sacralidad cósmica. El cosmos en su totalidad 
puede convertirse en una hierafonía. La reencarnación es 
parte de esta teosofía, ya que los hombres o los seres deben 
llegar al grado máximo de perfección, de ahí que tienen que 
sujetarse a una nueva transformación hasta llegar a la verda­
dera purificación y obtener una participación de sacralidad. 

2.2.1.3. Localización: 

Remitimos a nuestros lectores al ítem Nº 13 del presen­
te capítulo. Allí encontrarán todos los tembores registrados 
durante nuestras investigaciones. Hemos deseado dar un 
registro de todos los informantes que pudimos localizar en 

177 



las diferentes culturas y subculturas ecuatorianas. Dentro de 
la localización está determinado el tambor, por su tamaño o 
por el nombre que el informante nos ha proporcionado. 

Todas las culturas ecuatorianas tienen su propio tam­
bor. Existen diferencias por la forma de construir, el material 
que emplean y las técnicas. Así hemos comprobado en nues­
tras investigaciones en el Macro grupo mestizo-hispano­
hablante, Macro grupo quichua-hablante, cultura Shuar y 
Achuar, cultura Coayquer, cultura Cayapa, cultura Colorada, 
cultura Afroecuatoriana, cultura Cofán o Runa, cultura Auca, 
etc. El tambor es parte del grupo orquestal en sus fiestas de 
tipo religioso, sincrético, festivo, ritual o de tipo familiar. Si 
falta el tambor, suplen el ritmo con el "golpeador", o sea un 
hombre que marca el ritmo en un objeto o en la caja del arpa, 
etc. En resumen: toda cultura tiene su propio tambor sea 
pequeño, mediano o grande. 

2.2.1.4. 

La construcción de los tambores pertenece a la cultura 
material. Entendemos por cultura material todos los elemen­
tos culturales legados por nuestros antepasados desde tiem­
pos pasados hasta nuestros días. Los testimonios determi­
nan una constante del hecho y por los procesos históricos se 
encuentran variantes dentro de los procesos dinámicos so­
ciales. 

La materia de la cual hechos los tambores varía 
según la cultura; de ahí que la materia, juntamente con la 
ecología, sirven de fundamento para producir cultura; varía 
la materia base de la construcción de los tambores, ya que 
ello está condicionado a una adaptación al medio ecológico y 
a la readaptación en los procesos productivos. 

Las técnicas culturales se encuentran readaptadas al 
entorno, al hábitat, al medio y a la ecología. Estas responden 
a patrones culturales trasmitidos de generación en genera­
ción (zonificándose y tecnificándose el quehacer cultural en 
sus variadas especializaciones) y, por consiguiente, difieren 

178 



de una cultura hacia otra. 
Las áreas culturales en donde hemos encontrado los 

tambores son zonas geoculturales en las que se pueden reco­
nocer patrones culturales característicos, por la asociación 
repetida de rasgos específicos y, generalmente, por uno o 
más modos de subsistencia relacionados con medios particu­
lares de cultura. En una misma zona-geocultural encontra­
mos variables culturales, tal es el caso del tambor; cada 
subcultura posee su tambor sea pequeño, mediano o grande. 
Estos patrones responden a legados de nuestros antepasa­
dos rescatados en las persistencias culturales; así, a modo de 
ejemplo, en el macro grupo cultural quechua hablante, se 
encuentra una gran variedad de tambores, desde los más 
pequeños hasta los más grandes. Los materiales, las técni­
cas, los implementos de construcción, etc., son diferentes de 
una subcultura a otra. 

2.2.1. Tambores pequeños: 

En las subculturas: Cumbas Conde, parroquia Quiroga, 
cantón Cotacachi; Chuchuquí Alto, San Miguel, Mojandita, 
San Roque, Cachibiro, Cuchiloma, etc., pertenecientes a la 
parroquia de San Rafael, cantón Otavalo, provincia de lmba­
bura, usan el mismo material y las mismas técnicas de cons­
trucción que han sido trasmitidas por sus antepasados hasta 
el momento actual. 

El "penco", seco en pie, es cortado en su base hasta 
unos 60 cm., de largo. El constructor le deja secar durante un 
tiempo de tres a seis meses y comienza luego la construcción 
del instrumento. 

Las herramientas principales son: una sierra, un hacha, 
un formón, un martillo y un cuchillo o una navaja. Estos 
implementos son los principales para poder construir el 
tambor. 

Seco el tronco del penco, toma las medidas del "pa­
trón" e inicia por el ahuecamiento del tronco. Antes del ahue­
camiento, desbasta la parte exterior. El desbastamiento lo 

179 



hace con una hachuela y el ahuecamiento lo realiza con un 
formón o una navaja, dejando ya lista la caja de resonancia. 
Todas las asperezas, tanto internas como externas, deben 
desaparecer. Después de este proceso, derrama concho de 
chicha o aguardiente con la finalidad de que tenga una buena 
resonancia (arishcamiento). 

De antemano ha preparado el parche ya sea de borrego, 
chivo, cuero de res u otro animal, según el medio ecológico o 
zona geocultural, éste tiene que ser curtido; además, ya tiene 
prevista las amarras que pueden ser de cabuya, de beta de res 
o de algún material fibroso y los aros de algún árbol de ramas 
flexibles. 

El maestro constructor toma las medidas del diámetro 
del patrón y corta los dos parches, dejando unos tres o cuatro 
centímetros más para la envoltura con los aros de sujeción. 

El constructor remoja el parche y cubre la parte superior 
e inferior de las bocas de la caja de resonancia. Sujeta con los 
aros y tiempla el aro. En la mayoría de los casos, el parche 
pasa por una parte superior del aro y fija con el inferior; este 
aro inferior es amarrado con soguillas y el parche queda 
tenso completamente. Terminado este trabajo sujeta los aros 
y los parches con una soguilla o con una beta, mientras 
realiza este trabajo va insertando los pasadores para templar 
las soguillas y por consiguiente los parches; en estos pasado­
res, en algunas ocasiones, pone unas cuñas que dan mayor 
tensión al parche. En otras situaciones, siguiendo la misma 
estructura, cose el parche y sobre él pone el segundo aro y las 
cuerdas de tensión son similares a las anteriores, en forma de 
zig-zag. 

En medio de la caja existe una perforación en forma de 
un cuadrado o semirectangular; este orificio sirve para que el 
aire comprimido tenga salida al exterior y no se encuentre 
oprimido en la caja de resonancia. 

Esta técnica o estructura en la confección de los instru­
mentos llamados "tamborcillos", "cajas", "tampur", "bom­
bo", "tamboril" y "bomba", tienen idéntica estructura en su 
confección. Parece que esta estructura es común en las cultu-

180 



ras ecuatorianas y en las variadas subculturas de todo el 
Ecuador. La única diferencia que encontramos son los mate­
riales empleados, dimensiones y cuerdas de tensión. Esta­
mos plenamente convencidos de que existe una constante en 
la forma de confección y esto obedece a la tradición existente 
desde tiempos pretéritos hasta las persistencias actuales. Los 
hechos o fenómenos culturales han determinado la supervi­
vencia, a pesar de la aculturación y el sincretismo religio­
soxxx1v_ 

LAMINANº 20 

Cumbas, Prov. imbabura 

XXXIV FELIX CUSHCAGUA; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 1968-
1982. 

181 



LAMINANº 21 

Curint's, Prov. Zamora Chinchipe 

2.2.2. Tambores medianos: 

La gran variedad de tambores medianos los encontra­
mos en todas las subculturas del Macro grupo quechua­
hablante. Es difícil estandarizar los tamaños de todos ellos. 
Depende del constructor y de la cultura de cada grupo. 

Los materiales y herramientas empleados son idénticos 
a los tambores pequeños con algunas variantes. En cada 
comunidad existen expertos en la construcción de los tambo­
res y los músicos recurren a ellos para que les den confeccio­
nando dichos instrumentos. 

Los materiales empleados son diferentes, como: cedro, 
nogal, sauce, pambil y otros materiales suaves; amarras, 

182 



aros, parches los cuales son idénticos a los tambores peque­
ños; únicamente se diferencian por la funcionalidad que en 
otra parte está analizada; sin embargo, queremos realizar 
algunas reflexiones. 

El constructor de los "tambores medianos" tiene que 
pasar por muchas dificultades, debido a la consecución de la 
materia prima de la caja de resonancia. Escoge un tronco de 
eucalipto, sauce, cedro u otros, el cual tiene que estar seco 
para poder comenzar a construir; no debe tener rajaduras a 
fin de que la caja salga en perfecto estado. Quita la corteza y 
con un formón comienza a desbastar tanto en la parte exterior 
como el ahuecamiento en la parte interior. Terminada la caja 
de resonancia hace una abertura de 2 cm., en cuadro con la 
finalidad de que por ahí salga el aire que se encuentra oprimi­
do o en reposo. 

Al parche, previamente preparado, le remoja y con los 
aros lo ajusta; el primer aro es cubierto por el parche y el 
segundo aro es rematado con ciertas amarras, en forma de 
cosido. En la parte inferior de la boca retoma la misma forma. 
Existe una variante en los tambores medianos: en lugar de 
los aros de ramas de árboles sujetan al parche con una tira de 
madera muy delgada de un ancho de 5,4 cm., que es clavada 
con el parche y la caja de resonancia. 

En las ataduras de tensión del parche existen dos posi­
bilidades, la primera: la soguilla o veta pasa del aro superior 
al superior-inferior y forma una figura en zig-zag; mientras 
forman esta sujeción van introduciendo los pasadores de 
tensión los cuales son de cuero de res y en algunas ocasiones 
introducen cuñas de tensión; la segunda es: sujeta al parche 
con la tira de madera delgada y remata con un aro de rama de 
árbol. Las amarras son idénticas al primer proceso. 

Terminado el trabajo, el constructor entrega al músico 
el instrumento, quien tiene que recurrir al Teniente Político 
para que ponga la llave, consistente en perilla de madera; 
esta formalidad es la manera de cobrar el impuesto al instru­
mento o en otras palabras una manera de extorsión al indíge­
na ecuatoriano, principalmente al indio imbabureño. 

183 



El tambor mediano es tocado con un mazo, éste puede 
ser de caucho o de una voluta de trapo. El diámetro del 
mango es de 3,5., el cual sirve de empuñadura. 

El costo del instrumento va desde 500 hasta 1.200 su­
cres. 

La construcción de un tambor demora de una semana a 
quince días y cuando la madera es dura, el tiempo es mayor. 

El constructor de instrumentos tiene gran respeto den­
tro de la comunidad y adquiere gran prestancia dentro de la 
mismaxxxv_ 

LAMINANº 22 

LAMINANº 23 

Tambor mediano en las provincias de la Sierra ecuatoriana y su mazo. 

XXXV FRANCISCO AGUILAR; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 1975-
1980. 

184 



LAMINANº 24 

Tambor mediano-pequeño y sus mazos, en la provincia de lmbabura y 
otras provincias de la Sierra ecuatoriana. 

2.2.3. Tambor grande: 

Entre los indígenas de Pujilí, Sal asacas y otras subcultu­
ras ha permanecido este tipo de tambores como superviven­
cias culturales, a los que se refiere Kauffmann Doig, al decir: 
"Había un uso específico de los tambores; los grandes esta­
ban destinados a la guerra y eran hechos de cuero de llama y, 
en algunos casos de pellejo humano 1ª2

• Podríamos seguir 
citando a varios autores sobre la persistencia de esta clase de 
tambores, mas preferimos remitir a la introducción de este 
capítulo. 

En investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropo­
logía en las subculturas de Pujilí, Sal asacas y toda esa región, 
hemos podido determinar la existencia de tal instrumento, 
Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusicología del IOA. 

Celso Panchi, de la provincia de Cotopaxi, nos relata la 

182 KAUFFMANN DOIG, Federico: "Manual de Arqueología Peruana"; Ed. Peisa; Perú, 
1969; págs. 536-537. 

185 



forma de construcción del tambor grande llamado común­
mente en su comunidad "bombo". El constructor, debido a la 
gran dimensión del tambor, debe preparar la madera y dejar­
la secar por espacio de un año. Los tablones pueden ser de 
cedro, pambil, nogal, pino, eucalipto u otro material. Seca la 
madera va recortando según la extensión del tambor-patrón. 
Terminado el recorte comienza a dar la curvatura correspon­
diente para luego ensamblar cada una de las piezas y formar 
la caja de resonancia. El ensamble lo hace con cola y refuerza 
su interior con piezas adicionales para que el instrumento 
tenga mayor consistencia. Después de este proceso cepilla 
las partes predominantes hasta darle la forma correspon­
diente, igual al patrón. Terminada la forma de la caja reposa 
unos días hasta que queden solidificadas las piezas de la caja 
de resonancia. En este espacio de tiempo, prepara los par­
ches, los aros, las vetas y los pasadores de tensión. El cuero 
de res o de vaconilla ha sido curtido y preparado para fijar los 
parches a las bocas del "bombo". 

Los parches curtidos son remojados y templados me­
diante un cinchón de hierro y luego añade un aro de fijación. 
Templado el parche, remata con clavos en la parte céntrica 
del cinchón; de igual forma trabaja en la otra parte del instru­
mento. De inmediato procede a colocar las cuerdas de ten­
sión juntamente con los pasadores de temple del parche. 
Acabado este proceso, el instrumento queda terminadoxxxv,. 

En algunas unidades los parches son decorados con 
dibujos del medio ecológico donde vive la comunidad; tal es 
el caso de las comunidades Salasaca y Pujilí. 

Para percutir el instrumento, el constructor hace un 
mazo, llamado "huactana". El músico toca el bombo y un 
pingullo de 40,5 cm., de largo, como más adelante describi­
remos. 

Estos mismos datos nos han sido proporcionados por 
Virgilio Santacruz, Pujilí, provincia de Cotopaxi; Mariano Ma-

XXXVI CELSO PANCHI; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 1976-1980. 

186 



saquiza, Sal asaca, provincia de Tungurahuaxxxv11
• Estos y otros 

informantes nos han proporcionado datos dignos de credibi­
lidad. Para transportarles, sujetan con una soguilla gruesa o 
con una correa o faja. Veamos los casos registrados: 

LAMINA 25 

Tambor de Pujilí. Instrumento para los danzantes. 

XXXVII VIRGILIO SANTACRUZ, MARIANO MASAOUIZA: Investigaciones del Instituto Otavale­
ño de Antropología; 1975-1980. 

187 



LAMINANº 26 

Tambor Salasaca. Para las fiestas de los danzantes y otras. 

·' 

Morlon 

2.2.3.1. Bombo: 

;,~:j:~ • '•• 
•., 

t~• 
~ ,,,/:--:t 

El bombo es uno de los instrumentos que no ha perma­
necido fosilizado. Está en constante vigencia, de acuerdo a las 
condiciones básicas socio-económicas que le dan vida. Den­
tro de los grupos musicales en las subculturas andinas, en las 
subculturas afroecuatorianas y en la banda de pueblo de las 

188 



subculturas mestizo hispano-hablantes, se ha colectivizado y, 
lo que es más, se ha socializado. Esto determina que este 
instrumento es popular, empírico y no institucionalizado, de 
tradición oral, cumple una función específica, tradicional y ha 
pasado al acervo cultural nacional, pese a su origen europeo. 
Por consiguiente el "bombo" cumple una función social den­
tro de la comunidad en donde se desenvuelve. Satisface 
necesidades funcionales dentro del grupo orquestal en que 
vive y se recrea. Los grupos orquestales de las diferentes 
subculturas tienen un arraigo popular a través del tiempo. 
Este instrumento, pese a la difusión europea, es parte de 
nuestra cultura. Los constructores han perdido la connota­
ción de origen y ellos se adjudican como propio; encontra­
mos constructores en toda la región interandina ecuatoriana, 
produciéndose el hecho como anónimo. 

Este instrumento no es desconocido por los estudiosos; 
sin embargo, es indispensable una pequeña explicación de la 
construcción del mismo. También hay que recordar que el 
ejecutante tocaba simultáneamente: platillos, bombo y otros 
instrumentos de entrechoque, teniendo en la mano derecha 
el mazo del bombo y percutiendo con el primer platillo, man­
teniendo con la izquierda, a su gemelo fijado en el mismo 
bombo. 

Este uso se halla muy extendido en las "bandas de 
pueblo" y en algunas ocasiones ha entrado a formar parte de 
la Orquesta Sinfónica, con un uso muy limitado. 

El instrumento presenta buenas posibilidades para sus­
tituir a los timbales, donde estos no llegan y, sobre todo, 
cuando se lo emplea en toques aislados, fundido con otros 
colores de la percusión. 

Don Carlos E lías Proaño fue considerado en la provincia 
de lmbabura como uno de los mejores constructores de bom­
bos y tambores redoblantes. Según información recibida, él 
aprendió esta profesión de manos de su padre y ha seguido 
con esta tradición. 

En una entrevista que mantuvimos nos indicó las técni­
cas antiguas y las actuales. Antiguamente, decía, se buscaba 

189 



la madera suave y que pueda ser moldeable; se utilizaba 
mordazas para dar el arco a la caja de resonancia; luego se 
ponía los parches, se sujetaba con cinchones de hierro y se 
les clavaba a la caja de resonancia; se templaba con soguillas 
o vetas de res (cabestro) o soguillas de cabuya para dar fijeza 
al parche y darle mayor tensión. 

En tiempos de su padre, manifestaba don Carlos Elías 
Proaño, que los tambores se construían con piezas separadas 
y luego se ensamblaba con cuerdas de amarras. Esta varia­
ble, en la forma de construcción, es diferente a la que se utiliza 
en los momentos actuales. Hoy se utiliza madera triplex o 
madera suave flexible; tiene un acabado más hermoso y el 
trabajo es mucho más rápido en consideración al anterior. 
los implementos para la construcción son similares a los 
anteriores y depende del cliente cómo desea que se le fabri­
que. Se usa la madera en líneas arriba indicadas, parches de 
cuero o de material semejante a este, aros de hierro o metal, 
varillas de tensión, clavos y otros materiales. Se termina el 
instrumento con una mano de charol, después del emporado. 
En cada bombo se pone una cuerda, una faja o una correa 
para poder transportarle. Juntamente con el instrumento se 
entrega dos mazas para percutirloxxxv111

• 

No pudo darnos un número exacto de los tambores y 
bombos que ha construido en su vida; él decía "que son 
muchos y he perdido la cuenta". Vaya para don Carlos Elías 
Proaño nuestro agradecimiento y un recuerdo en su tumba. 

Como consecuencia de esta información podemos con­
cluir que se han fabricado tres clases de tambores: "ensam­
blado", "con madera suave, dando la curvatura necesaria" y 
"con madera triplex". Tres variantes en la construcción y, por 
consiguiente, tres sonidos diferenciados por el material em­
pleado. En la parte posterior al bombo van dos cuerdas ten­
sas para dar mayor vibración al instrumento. 

XXXVIII CARLOS ELIAS PROAÑO; Constructor de instrumentos membranófonos; Investiga­
ciones del Instituto Otavaleño de Antropología, 1979. 

190 



LAMINANº 27 

"BOMBO" de la banda de pueblo de San Roque, provincia de lmbabura. 

2.2.4. Tambor redoblante: 

Este conocido instrumento es parte de la banda de pue­
blo; en algunas ocasiones se utiliza para llamar la atención a 
la gente y también se lo usa en los cuarteles. 

El informante, don Carlos Elías Proaño, relataba que 
consta de dos pieles de carnero, borrego u otro animal, mon­
tadas sobre las dos caras de la caja de resonancia; ésta puede 
ser de metal o de madera, sobre la caja de resonancia van los 
parches en las dos caras, siguiendo el proceso anterior del 
"bombo". Sobre una de las caras se hallan templadas dos 
cuerdas de metal, de plástico o de tripa de oveja. El instru­
mento es percutido con dos banquetas pequeñas de madera 

191 



que tienen en la punta una voluta de goma u otro material. 
Este instrumento posee gran precisión rítmica, ha sido el 
compañero inseparable de la música popular y también en 
las marchas fúnebresxxx,x. 

No deseamos abundar sobre la construcción de este 
instrumento ya que es muy conocido por los músicos y por el 
pueblo en general; sin embargo, existe una variante llamada 
caja clara; es una variedad del "tambor militar", de forma 
análoga al tambor tratado, cuyas pieles están mucho más 
tensas, las mismas que producen un sonido más agudo que 
el tambor militar. Este instrumento no tiene cuerdas y es por 
eso que su timbre se diferencia del timbre del tambor militar, 
por su mayor claridad. 

El ejecutante del "tambor militar" o tambor redoblante 
es un niño o un adolescente, que por lo general tiene de 13 a 
14 años de edad. Este músico-niño tiene tal sentido rítmico de 
las diferentes unidades, que es digno de tenerle muy en 
cuenta por su gran oído. 

Sería de esperar que las bandas de pueblo no se pierdan 
y que el gobierno implemente estas bandas que son la carac­
terística de nuestros pequeños pueblos. La banda de pueblo 
suple a la Orquesta Sinfónica, ya que el pueblo asiste a las 
retretas y forma parte de la comunidad; además, de esta 
manera se dinamizan los hechos culturales musicales de 
nuestro cancionero ecuatoriano. 

XXXIX CARLOS ELIAS PROAÑO, cotacacheño, Prov. lmbabura. Investigaciones del Instituto 
Otavaleño de Antropología, 1979. 

192 



LAMINANº 28 

Tambor redoblante. Construcción popular; García Moreno, provincia lm­
babura. 

~e )f;t/ 
/,~/ 

2.2.5. Bomba: 

El informante Juan Ocles, nacido en la Loma, Concep­
ción, provincia del Carchi, 90 años de edad, quien se encuen­
tra radicado en Juncal, provincia de lmbabura, nos entrega 
datos muy interesantes sobre la construcción de la "bomba". 
Antes de entrar a tratar sobre el instrumento membranófono­
bomba, debemos distinguir entre el baile denominado "bom­
ba", con el instrumento que forma parte del grupo orquestal 
del Micro Grupo Afroecuatoriano en las subculturas del Valle 
del Chota. Con el mismo nombre se denomina al instrumento 
musical y al baile; de aquí que no debemos confundir las dos 
connotaciones. 

193 



Para la construcción de la "bomba", nos refiere el infor­
mante que se requiere: "un tronco de balsa o pambil"; "cue­
ro de chivo o de borrego"; "aros de muelle"; y, "vetas de res" 
para la tensión de los parches. 

El tronco de balsa o pambil es cortado en pie; luego se 
quita las asperezas de la parte externa y se le da la forma del 
instrumento; a continuación se inicia el ahuecamiento de la 
caja de resonancia, dejando un espesor de 1,5 cm., terminada 
la caja se remojan los cueros que van a servir de parches del 
instrumento y se procede a la tensión de los mismos median­
te los aros de muelle; el primero va sobre el parche y el 
segundo va debajo, cosido al parche; de esta forma se colo­
can los parches en las dos bocas de la caja de resonancia. 
Entre el aro superior e inferior de la caja de resonancia se 
ponen las vetas en forma de zig-zag. En la parte intermedia se 
van sujetando las cuerdas de tensión hasta que el instrumen­
to y los parches queden bien fijos y tensos. Este instrumento 
no tiene una soga para transportarlo, ya que se toca entre las 
piernas del músico, únicamente tiene un gancho que mide 11 
cm., para colgarlo y guardarlo. Algunos músicos utilizan este 
gancho para transportarlo de un lugar a otroxL. 

A este instrumento lo hemos encontrado en las subcul­
turas afroecuatorianas del Valle del Chota, como son: Chota, 
Carpuela, Juncal, Chalguayaco, Ponce, Chamanal, Cabuyal, 
Santa Ana, Piquiucho, San Francisco, Estación Carchi, Mono­
pamba, García Moreno, Peñaherrera, etc. Los investigadores 
pueden encontrarlo en estos lugares, según consta en el 
Archivo del Departamento de Etnomusicología y Literatura 
Oral del IOA. 

XL JUAN OCLES, Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología, 31 de mayo de 
1979. 

194 



LAMINANº 29 
Bomba de Monopamba 

LAMINAN° 30 
Grupo orquestal de Carpuela 

195 



2.2.1.5. 
2.2.1.5.1. 

Dimensiones 
Tambores Pequeños: 

MUESTRA A: 

2.2.1.5.1.1. Cuerpo del instrumento:xu 
2.2.1.5.1.1.1. Largo 
2.2.1.5.1.1.2. Diámetro de la boca superior 
2.2.1.5.1.1.3. Diámetro de la base 
2.2.1.5.1.1.4. Ahuecamiento de la caja 
2.2.1.5.1.1.5. Pared del cuerpo 

2.2.1.5.1.2. 
2.2.1.5.1.2.1 
2.2.1.5.1.2.2. 
2.2.1.5.1.2.3. 

2.2.1.5.1.3. 
2.2.1.5.1.3.1. 
2.2.1.5.1.3.2. 
2.2.1.5.1.3.3. 

2.2.1.5.1.4. 
2.2.1.5.1.4.1. 

2.2.1.5.1.5. 
2 .2 .1.5 .1.5. 1. 
2.2.1.5.1.5.2. 

2.2.1.5.1.6. 
2.2.1.5.1.6.1. 
2.2.1.5.1.6.2. 
2.2.1.5.1.6.3. 

Parches: 
Largo del parche 
Diámetro del parche 
Grosor del parche 

Soguilla: 
Largo 
Largo de amarra individual 
Diámetro 

Pasadores: 
Largo 

Aros: 
Largo Total 
Largo individual 

Oído de la caja 
Largo 
Ancho 
Profundidad 

16,5 cm. 
14,7 cm. 
14, 1 cm. 
13,2 cm. 
1,2 cm. 

18,2 cm. 
15, 1 cm. 
o, 1 cm. 

177,8 cm. 
17,2 cm. 
0,2 cm. 

2,9 cm. 

90,9 cm. 
45,2 cm. 

2,1 cm. 
1,8 cm. 
0,9 cm. 

XLI Félix Cushcahua; 70 años; músico, agricultor y desfibrador de cabuya; Ninguna; Cumbas 
Conde; Parroquia Quiroga, Cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; 1968-1980; Investiga­
ciones del IOA. 

196 



2 .2 .1.5 .1. 7. Mazo de percusión 
2.2.1.5.1.7.1. Largo 27,2 cm. 
2.2.1.5.1.7 .2. Diámetro 0,5 cm. 

MUESTRA B: 

2.2.1.5.1.1. Cuerpo del instrumento XLII 

2 .2. 1.5. 1. 1.1 . Largo 15 cm. 
2.2.1.5.1.1.2. Diámetro de la boca superior 18,3 cm. 
2.2.1.5.1.1.3. Diámetro de la base 17,9 cm. 
2.2.1.5.1.1.4. Ahuecamiento de la caja 15,7 cm. 
2.2.1.5.1.1.5. Pared del cuerpo de la caja 

de resonancia 1,3 cm. 

2.2.1.5.1.2. Parches 
2.2.1.5.1.2.1. Largo del parche 22,3 cm. 
2.2.1.5.1.2.2. Diámetro del parche 18,5 cm. 
2.2.1.5.1.2.3. Grosor del parche o, 1 cm. 

2.2.1.5.1.3. Soguilla de wasake 
2.2.1.5.1.3.1. Largo 640 cm. 
2.2.1.5.1.3.2. Largo de amarra individual 15,2 cm. 
2.2.1.5.1.3.3. Diámetro 0,2 cm. 

2.2.1.5.1.4. Amarra intermedia: 
2.2.1.5.1.4.1. Distancia de amarra intermedia 

individual 5,0 cm. 
2.2.1.5.1.4.2. Largo total intermedio 70,3 cm. 

2.2.1.5.1.5. Aros 
2 .2 .1.5 .1.5 .1. Aros de sujeción inferior 70,3 cm. 
2.2.1.5.1.5.2. Aros superiores de bejuco (doble) 140,3 cm. 
::'..2.1.5.1.5.3. Ancho del aro superior 0,5 cm. 
2.2.1.5.1.5.4. Espesor 0,2 cm. 

XLII Cultura Cofán; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropolgía, 1981. 

197 



2.2.1.5.1.6. 

2.2.1.5.1.6.1. 
2 .2 .1.5 .1.6 .2. 
2.2.1.5.1.6.3. 

2 .2. 1.5 .1. 7. 
2.2.1.5.1.17 .1. 

MUESTRA C: 

2.2.1.5.1.1. 
2.2.1.5.1.1.1. 
2.2.1.5.1.1.2. 
2.2.1.5.1.1.3. 
2.2.1.5.1.1.4. 
2.2.1.5.1.1.5. 
2.2.1.5.1.1.6. 

2.2.1.5.1.2. 
2.2.1.5.1.2.1. 
2.2.1.5.1.2.2. 
2.2.1.5.1.2.3. 

2.2.1.5.1.3. 
2.2.1.5.1.3.1. 
2.2.1.5.1.3.2. 
2.2.1.5.1.3.3. 

2.2.1.5.1.4. 
2.2.1.5.1.4.1. 

2.2.1.5.1.5. 
2 .2 .1.5 .1.5 .1. 

Mazo de percusión 

Largo 27,3 cm. 
Diámetro 0,5 cm. 
Bola de percusión (diámetro) 1,5 cm. 

Soguilla de transporte (wasake) 
Largo 98,9 cm. 

Cuerpo del lnstrumentox1.11 
largo del cuerpo 24,3 cm. 
Diámetro de la boca superior 21 cm. 
Diámetro de la base 22,2 cm. 
Ahuecamiento de la caja 17,5 cm. 
Pared del cuerpo 1,8 cm. 
Diámetro de la parte central 25,4 cm. 

Parches 
Largo total 29, 1 cm. 
Diámetro del parche 21,7 cm. 
Grosor del parche 0,2 cm. 

Soguilla de cabuya (tensión de los parches) 
Largo total 
Largo de amarra individual 
Diámetro 

Pasador de tensión 
Largo 

Aros 
Largo de aro de sujeción superior 

288 cm. 
24,2 cm. 

0,2 cm. 

2,1 cm. 

84 cm. 

XLIII Francisco Aguilar, constructor-agricultor; San Rafael, Prov. lmbabura; Investigaciones 
del 1.O.A.; 1975-1980. 

198 



2 .2 .1.5 .1.5 .2. 
2.2.1.5.1.5.3. 
2.2.1.5.1.5.4. 
2.2.1.5.1.5.5. 

2.2.1.5.1.6. 
2.2.1.5.1.6.1. 
2.2.1.5.1.6.2 
2.2.1.5.1.6.3. 

2 .2 .1.5 .1. 7. 
2.2.1.5.1.7.1. 

2.2.1.5.1.8. 
2.2.1.5.1.8.1. 
2.2.1.5.1.8.2. 
2.2.1.5.1.8.3. 

MUESTRA D: 

2.2.2.5.2.1. 
2.2.2.5.2.1.1. 
2.2.2.5.2.1.2. 
2.2.2.5.2.1.3. 
2.2.2.5.2.1.4. 

2.2.2.5.2.2. 
2.2.2.5.2.2.1. 
2.2.2.5.2.2.2. 
2.2.2.5.2.2.3. 

2.2.2.5.2.3. 
2.2.2.5.2.3.1. 
2.2.2.5.2.3.2. 
2.2.2.5.2.3.3. 

Largo de aro de sujeción inferior 
Diámetro del aro inferior 
Ancho del aro de sujeción inferior 
Espesor del aro de sujeción inferior 

Mazo de percusión 
Largo 
Diámetro 
Voluta de percusión (diámetro) 

84 cm. 
0,5 cm. 
1,1 cm. 
0,6 cm. 

18 cm. 
1,5 cm. 
2,5 cm. 

Cuerdas tensas sobre el parche ( ca bu ya) 
Largo 21,5 cm. 

Oído de la caja 
Largo 
Ancho 
Profundidad 

Cuerpo del instrumentoxLv 
Largo del cuerpo de la caja 
Diámetro de la boca superior 
Diámetro de la base 
Espesor de la pared de la caja 

Parches 
Largo total del parche 
Diámetro del parche 
Espesor del parche 

2,1 cm. 
2 cm. 
0,6 cm. 

36,7 cm. 
40 cm. 
41,8 cm. 

1,5 cm. 

46,3 cm. 
41,8 cm. 

0,3 cm. 

Soguilla de cabuya (tensión de los parches) 
Largo total 730 cm. 
Largo de amarra individual 40,3 cm. 
Diámetro 0,5 cm. 

XLV FRANCISCO AGUILAR; San Rafael, Prov. lmbabura; Investigaciones del Instituto Otava-
leño de Antropolgía; 1975-1980. 

199 



2.2.2.5.2.4. Pasador de tensión 
2.2.2.5.2.4.1. Largo 5,5 cm. 
2.2.2.5.2.4.2. Ancho 2,4 cm. 
2.2.2.5.2.4.3. Espesor 0,3 cm. 

2.2.2.5.2.5. Aros 
2.2.2.5.2.5.1. Aro de madera: longitud 151,2 cm. 
2.2.2.5.2.5.2. Ancho 5,1 cm. 
2.2.2.5.2.5.3. Espesor 0,5 cm. 

2.2.2.5.2.6. Mazo de Percusión 
2.2.2.5.2.6.1. Largo 38 cm. 
2.2.2.5.2.6.2. Diámetro 3,3 cm. 

1 

Diámetro de bola de percusión 2.2.2.5.2.6.3. 5,6 cm. 

2 .2 .2 .5 .2. 7. Cuerdas tensas sobre el parche 
2.2.2.5.2.7.1. Largo 42,1 cm. 
2.2.2.5.2.7.2. Diámetro 0,4 cm. 

2.2.2.5.2.8. Cuerda portador 
2.2.2.5.2.2 Largo 140 cm. 

2.2.2.5.2.9. Llave 
2.2.2.5.2.9.1. Largo 5,8 cm. 
2.2.2.5.2.9.2. Ancho 1,6 cm. 

2.2.3.5.2. Tambor grande: 
2.2.3.5.2.1. Cuerpo del instrumento 

(de banda de pueblo)XLvn 
2.2.3.5.2.1.1. Largo de la caja 30,5 cm. 
2.2.3.5.2.1.2. Diámetro de la boca superior 65,5 cm. 
2.2.3.5.2.1.3. Diámetro de la base 65,5 cm. 
2.2.3.5.2.1.4. Espesor de la pared de la caja 0,7 cm. 

XLVII CARLOS ELIAS PROAÑO; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 1979. 

200 



2.2.3.5.2.2. Parche 
2.2.3.5.2.2.1. Largo total del parche 73,5 cm. 
2.2.3.5.2.2.2. Diámetro del parche 0,2 cm. 
2.2.3.5.2.2.3. Espesor del parche 0,2 cm. 

2.2.3.5.2.3. Ganchos de hierro 
2.2.3.5.2.3.1. Largo 35,2 cm. 
2.2.3.5.2.3.2. Diámetro 1,1 cm. 
2.2.3.5.2.3.3. Con rosca y tuerca 

2.2.3.5.2.4. Aros de metal 
2.2.3.5.2.4.1. Ancho 5,5 cm. 
2.2.3.5.2.4.2. Espesor 0,4 cm. 

2.2.3.5.2.5. Cuerdas tensas sobre el parche 
2.2.3.5.2.5.1. Largo 65,5 cm. 
2.2.3.5.2.5.2. Diámetro 0,3 cm. 

2.2.3.5.2.6. Mazo de percusión 
2.2.3.5.2.6.1. Largo 35,3 cm. 
2.2.3.5.2.6.2. Diámetro 4,2 cm. 
2.2.3.5.2.6.3. Diámetro de la bola de percusión 7,3 cm. 

2.2.3.5.2.7. Cuerda portador 
2.2.3.5.2.7.1. Largo 120 cm. 
2.2.3.5.2.7.2. Ancho 5 cm. 

2.2.4.5.2. BombosxLvu 

2.2.4.5.2.1. Cuerpo del instrumento 

2.2.4.5.2.1.1. Largo del cuerpo de la caja 80,8 cm. 
2.2.4.5.2.1.2. Diámetro de la boca superior 51,2 cm. 
2.2.4.5.2.1.3. Diámetro de la base 51,2 cm. 
2.2.4.5.2.1.4 Espesor de la pared de la caja 3,2 cm. 

XLVII MARIANO MASAQUIZA; Salasacas, Prov. Tungurahua. Investigaciones del Instituto 
Otavaleño de Antropología; 1976-1980. 

201 



2.2.4.5.2.2. 
2.2.4.5.2.2.1. 
2.2.4.5.2.2 .. 2. 
2.2.4.5.2.2.3. 

2.2.4.5.2.3. 
2.2.4.5.2.3.1. 
2.2.4.5,2.3.2. 
2.2.4.5.2.3.3. 

2.2.4.5.2.3. 
2.2.4.5.2.3.1, 
2.2.4.5.2.3.2. 
2.2.4.5.2.3.3. 

2.2.4.5.2.5. 
22.4.5.2.5.1. 
2.2.4.5.2.5,2. 
2.2.4.52.5.3. 

2 .. 2.4.5.2.6. 
2.2.4.5.2.6,1. 
2.2.4.5.2.6.2. 
2.2.4.5.2.6.3. 

2.2.4.5.2.7. 
2.2.4.5.2.7.1. 
2.2.4.5.2.7.2. 

2.2.4.5.2.8 . . 
2.2.4.5.2.8.1. 
2.2.4.5.2.8.2:· 

2.2.5.5.2. 

Parches 
Largo total del parche 
Diámetro del parche 
Espesor del parche 

59,9 cm. 
51,2 cm. 

0,3 cm. 

Soguilla de cabuya (tensión de los parches) 
largo total 1.180 cm. 
largo de la amarra individual 80,2 cm. 
Diámetro 0,5 cm. 

Pasador de tensión 
Largo 9, 1 cm. 
Ancho 2,5 cm. 
Espesor 0,3 cm. 

Aros 
Longitud 172,6 cm. 
Diámetro 1,5 cm. 
Ancho 1,5 cm. 

Mazo de percusión 
Largo 44,3 cm. 
Diámetro 4,5 cm. 
Diámetro de la bola de percusión 7,5 cm. 

Cuerdas tensas sobre ~I parche 
Largo 51,2 cm. 
Diámetro 0,5 cm. 

Cuerda p9,tador 
Largo 140,3 cm. 
Ancho 5,4 cm. 

Tamtx,r redoblante><~vm 

XLVIII JOSE VOZMEDIANO; Peña herrera, Cotacachi, Prov. lmbabura; Investigaciones del Insti­
tuto Otavaleño de Antropología; 1968-1979. 

202 



2.2.5.5.2.1. 

2.2.5.5.2.1.1. 
2.2.5.5.2.1.2. 
2.2.5.5.2.1.3. 
2.2.5.5.2.1.4. 

2.2.5.5.2.2. 
2.2.5.5.2.211. 
2.2.5.5.2.2.2. 
2.2.5.5.2.2.3. 

2.2.5.5.2.3. 
2.2.5.5.2.3.1. 
2.2.5.5.2.3.2. 
2.2.5.5.2.3.3. 

2.2.5.5.2.4. 
2.2.5.5.2.4.1. 
2.2.5.5.2.4.2. 

2.2.5.5.2.5. 
2.2.5.5.2.5.1. 
2.2.5.5.2.5.2. 

2.2.5.5.2.6. 
2.2.5.5.2.6.1. 
2.2.5.5.2.6.2. 
2.2.5.5.2.6.3. 
2.2.5.5.2.6.4. 

2.2.5.5.2.7. 
2.2.5.5.2.7.1. 
2 .2 .5 .5 .2. 7 .2. 

2.2.5.5.2.8. 
2.2.5.5.2.8.1. 

Cuerpo del instrumento 

Ancho de la caja 
Diámetro de la boca superior 
Diámetro de la base 
Espesor de la caja 

Parches 
Largo total del parche 
Diámetro del parche 
Espesor del parche 

23,5 cm. 
40,2 cm. 
40,2 cm. 

1,5 cm. 

48,4 cm. 
40,2 cm. 

0,2 cm. 

Soguilla de cabuya (tensión de los parches) 
Largo total de la soguilla 190 cm. 
Largo de amarra individual 25,2 cm. 
Diámetro 0,4 cm. 

Pasador de tensión 
Largo 
Ancho 

Aros 
Longitud 
Diámetro 

Mazo de percusión 
Largo 
Diámetro superior 
Diámetro inferior o mango 
Dos palos de percusión 

Cuerdas tensas sobre el parche 
Largo 
Diámetro 

Cuerda portadora (cabuya) 
Largo 

4,5 cm. 
0,4 cm. 

151,3 cm. 
1,1 cm. 

40 cm. 
0,5 cm. 
0,9 cm. 

40,2 cm. 
0,4 cm. 

82 cm. 

203 



2.2.6.5.2. Tambor redoblante: banda de pueblo o de guerraxux 
2.2.6.5.2.1. Cuerpo del instrumento 
2.2.6.5.2.1.1. Ancho de la caja 22,2 cm. 
2.2.6.5.2.1.2. Diámetro de la boca superior 38,4 cm. 
2.2.6.5.2.1.3. Diámetro de la base 38,4 cm. 
2.2.6.5.2.1.4. Espesor de la caja 0,7 cm. 

2.2.6.5.2.2. Parches 
2.2.6.5.2.2.1. Largo total del parche 42,8 cm. 
2.2.6.5.2.2.2. Diámetro del parche 38,4 cm. 
2.2.6.5.2.2.3. Espesor del parche 0,2 cm. 

2.2.6.5.2.3. Ganchos de hierro 
2.2.6.5.2.3.1. Largo 26,4 cm. 
2.2.6.5.2 .3.2. Diámetro 1,1 cm. 
2.2.6.5.2.3.3. Con rosca y tuerca 

2.2.6.5.2.2.4 Aros de metal 
2.2.6.5.2.4.1. Ancho 4,2 cm. 
2.2.6.5.2.4.2. Espesor 0,3 cm. 

2.2.6.5.2.5. Cuerdas tensas sobre el parche 
2.2.6.5.2.5.1. Largo 38,4 cm. 
2.2.6.5.2.5.2. Diámetro 0,2 cm. 

2.2.6.5.2.6. Mazo de percusión 
2.2.6.5.2.6.1. Largo 38,2 cm. 
2 .2 .6.5.2 .6.2. Diámetro superior 38,2 cm. 
2.2.6.5.2.6.3. Diámetro inferior 0,5 cm. 
2.2.6.5.2.6.4. Dos palos de percusión 0,9 cm. 

2.2.6.5.2.7. Cuerda portadora (faja) 
2.2.6.5.2.7.1. Largo 40,2 cm. 
2.2.6.5.2.7.2. Ancho 5,3 cm. 

XLIX Carlos Elías Proaño; Cotacachi, prov. lmbabura; Investigaciones del Instituto Otavaleño 
de Antropología, 1979. 

204 



2.2.7.5.2. 
2.2.7.5.2.1. 
2.2.7.5.2.1.1. 
2.2.7.5.2.1.2. 

2.2.7.5.2.1.3. 
2.2.7.5.2.1.4. 
2.2.7 .5.2.1.5. 

2.2.7.5.2.2. 
2.2.7 .5.2.2.1. 
2.2.7.5.2.3. 
2.2.7.5.2.3.l 
2.2.2.7.5.2.3.2. 
2.2.7.5.2.3.3. 
2.2.7.5.2.4. 
2.2.7 .5.2.4.1. 

2.2.7.5.2.5. 
2.2.7.5.2.5.1. 

2.2.7 .5.2.6. 
2.2.7 .5.2.6.1 

Bomba: Instrumento indoafroecuatorianoL 
Cuerpo del instrumento 
Ancho de la caja 
Diámetro superior 
(forma semiovoidal) 
Diámetro inferior 
Largo del parche 
Espesor de la caja 

Parches 

25 

28,3 
20,1 
38,5 

1,2 

cm. 

cm. 
cm. 
cm. 
cm. 

Cfr. datos del cuerpo del instrumento 
Cabestro de tensión 
Largo 
Largo de amarra individual 
Diámetro 
Tensión intermedia 
Largo 

Cuerda portadora 
Largo 

Percusión 

350,3 cm. 
20,2 cm. 
0,6 cm. 

125,3 cm. 

25,9 cm. 

No existe mazo, la percusión se realiza con la 
palma de la mano y con los dedos. 

2.2.8. Circuito de sonido: 
Las membranas son cuerpos de superficie grande con 

relación a su espesor; exitadas por percusión o fricción emi­
ten sonidos caracterizados por un complejo grande de parcia­
les discordantes. Las membranas necesitan tensión previa 
para vibrar y debido a su rigidez, sólo necesitan un punto de 
apoyo. 

El físico alemán Florencia Chladni realizó profundos 
estudios sobre las vibraciones de las membranas; descubrió 

L JUAN OCLES: Juncal; Prov. lmbabura; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropo-
logía; 1968-1981. 

205 



que en estos cuerpos no existen nodos y vientres propiamen­
te dichos, sino líneas de puntos donde la vibración es nula o 
pequeña, llamadas Líneas nodales, y zonas demarcadas por 
estas líneas donde las vibraciones alcanzan valores máximo 
llamados zonas ventrales. El método seguido por Chladni 
consiste en espolvorear la superficie de la membrana que 
desea estudiarse con licopodio o arenilla; al excitar el cuerpo 
sonoro, las partículas son desplazadas por la vibración de las 
zonas ventrales, acumulándose sobre las líneas nodales y 
formando figuras muy variadas que llevan el nombre del 
descubridor, o sea figuras acústicas de Chladni. Las zonas 
ventrales contiguas vibran con fases contrarias, mientras su­
be, otra baja y viceversa. 

Las leyes más importantes referentes a la vibración de 
las membranas fueron formuladas por Chladni y son: 

Primera ley: La frecuencia de dos placas o membranas de 
igual superficie es inversamente proporcional a su espesor; 
y, 

Segunda ley: La frecuencia de dos placas o membranas 
de idéntico espesor, varía inversamente al cuadrado de su 
diámetro. 

Ambas leyes pueden resumirse en una diciendo: "si 
dos placas o membranas son cuerpos geométricamente se­
mejantes, sus frecuencias varían inversamente a sus dimen­
siones homólogas'' 183

• 

A más de las leyes enunciadas por Chladni, debemos 
añadir que los membranófonos estudiados emiten un núme­
ro determinado de frecuencias llamadas "hertz", y que por 
consiguiente no pueden ni deben ser considerados como 
hasta el momento se los ha llamado instrumentos de afina­
ción indeterminada. Según el espectrograma, o según apara­
tos electrónicos, tienen una frecuencia para cada golpe y cada 
uno de ellos emite un Hertz o frecuencia de onda, la cual 

183 CHLADNI, Florencio, en Tirso de Olozabal: Acústica Musical y Organología"; Ed. Ricor­
di Americana; Buenos Aires, 1954; Págs. 145-146. 

206 



corresponde a un sonido determinado. Dentro de su estructu­
ra tonal, todos los instrumentos tienen su entonación que 
está determinada por la frecuencia de onda. 

2.2.9. CLASIFICACION SEGUN HORNBOSTEL Y SACHS: 
2 Membranófono 
21 De golpe 
2.1.1. De golpe directo 
2.1.1.2. Tubular 
2.1.1.2.1. Cilíndrico 
2.1.1.2.1.2. De dos parches 
2.1.1.2.1.2.1. Independiente 

División común final: 
-8 Cuero atado 
-81 Atadura de vara 
-813 Con anillos de tensión 

Debemos anotar que según la división "común final" de 
Hornbostel y Sachs, los tambores estudiados tienen sus va­
riantes, como: 

-7 Cuero clavado 
El cuero en algunos de los casos es pegado y luego 

clavado a la caja de resonancia. 

--82 Atadura soga cuero 
Esta es otra variante encontrada en los tambores estu­

diados. De aquí que no podemos establecer una constante en 
la construcción. Los patrones son comunes, pero en las sub­
culturas existen variantes dentro del proceso constructivo. 
No deseamos abundar en determinar las diferentes variables 
que se encuentran en los tambores, únicamente queremos 
hacer reflexionar que el estudioso debe tener muy presente 
las variables que existen en cada uno de los instrumentos. 
Tampoco queremos entrar a detectar las variables de tama­
ños ya que es infinita su variable. Según el tamaño también 

207 



es la resultante del sonido. Para conformación de lo que 
acabamos de exponer remitimos a las leyes de Chladni, quien 
ha estudiado de una manera muy exhaustiva al respecto. 

Estas leyes determinan la gran cantidad de variables 
sonoras y cada unidad determina un sonido diferente en su 
timbre, colorido y profundidad; por esta razón, es nuestra 
preocupación el determinar la gran variedad de tambores por 
sus tamaños ya que sus "frecuencias varían inversamente a" 
sus dimensiones homólogas", o sea el diámetro es el que 
determina la sonoridad de cada unidad. 

Otra clasificación: 

2. 
2.1. 
2.1.1. 
2.1.1.1. 
2.1.1.1.1. 

Otra clasificación: 

2. 
2.1. 
2.1.1. 
2.1.1.1. 
2.1.1.1.2. 

Otra clasificación: 

2. 
2.1. 
2.1.2. 

Otra clasificación: 

208 

2. 
2.3. 

Membranófono 
De golpe 
De golpe directo 
Semiesférico 
Independiente 

Membranófono 
De golpe 
De golpe directo 
Semiesférico 
En juegos 

Membranófono 
De golpe 
De golpe indirecto (con sonajeros) 

Membronófono 
De fortación o fricción (bomba) 



LAMINANº 31 

S-ll llembranófono s-n 211.,.12.1 

Doble cabeza.,ü1dividun.l. 

2 

s-n 211.11 S-ll 211.12 

'fü.mbor individual Tambor y pini:;ullo 

S-l! 2 2 

Percutido indirecta.mente 

209 



2.2.1.1. Uso y función 

Según las clasificaciones Hornbostel-Sachs y Mantie­
Hood, no podemos llegar a establecer un casillero para todos 
los tambores. En el registro de tambores del Instituto Otavale­
ño de Antropología y en nuestras investigaciones de campo, 
hemos podido determinar una variedad de tambores que no 
establecen una constante en su comportamiento estructural; 
existen variantes entre uno y otro, como queda demostrado 
en la clasificación. Pasemos a tratar el uso y función de los 
tambores en las persistencias culturales. 

2.2.1.1.1. Tambores pequeños: 

Estos tambores o tamboriles han sido registrados en 
diferentes hechos culturales, como: "Yumbos, de Cumbas, 
parroquia Quiroga, cantón Cotacachi, provincia de lmbabura; 
"Danza de los Abagos", comunidad de Chilcapamba, parro­
quias Quiroga e lmantag, Cantón Cotacachi, provincia de 
lmbabura; hecho cultural de "Pendones", comunidades: 
Azama, San Miguel, San Roque, parroquia San Rafael, cantón 
Otavalo, Prov. lmbabura; hecho cultural "Coraza", parroquia 
San Rafael, cantón Otavalo, Prov. lmbabura; remitimos a 
nuestros lectores al registro de los tambores elaborados por 
el Instituto Otavaleño de Antropología en donde se encuen­
tran las principales manifestaciones con el uso y función del 
tambor. 

Yumbos de Cumbas: 

En la persistencia cultural de Cumbas Conde utilizan el 
tambor pequeño, el más pequeño que hemos podido encon­
trar en toda la región del Ecuador, para la fiesta de Santa Ana 
de Cotacachi y para Corpus Christi. Con toda seguridad antes 
de la conquista de los incas, -período que no duró más de 45 
años-, la danza de los yumbos de Cumbas estuvo ligada al 
ritual sagrado del dios sol, de la diosa luna y del dios maíz 

210 



como ciclo agrícola; de ahí que la danza tiene su origen en un 
misticismo sagrado de sacrificio, de alabanza y de divinidad. 

La fiesta de los Yumbos se realiza el 15 de septiembre; 
ellos la denominan "culto chino". Bajan a la parroquia de el 
Sagrario portando la imagen de Santa Ana, patrona de la 
ciudad de Cotacachi; los Yumbos, acompañados por todos 
los indígenas de la comunidad, van precedidos por el "cha­
qui", sus acompañantes y una hermosa indígena que lleva la 
chicha de la jora. Esta fiesta ha perdido su prístina imagen y 
se ha transformado mediante los procesos aculturativos; sin 
embargo, se conserva pese a los cambios sufridos. Los sacri­
ficios rituales se efectuaban junto a la laguna de Cuicocha, en 
honor a las divinidades arriba anotadas. 

Grupo orquestal y sus danzas: 

El grupo orquestal que acompaña a este hecho cultural 
es denominado "Huarunchi". Consta de un "maestro mayor" 
y los músicos componentes de la orquesta que está com­
puesta de: un tambor pequeñito y un pingullo; tambores un 
poco más grandes que el primero en número de cinco o seis; 
rondadorcillos de ocho canutillos, que pueden ser en número 
de cinco o seis; y, pueden añadirse otros pingullos con sus 
cajas. El número total de músicos pasa de los diez. Un mes 
antes de la fiesta, el maestro mayor, convoca a fos músicos 
para repasar las piezas que tienen carácter tradicional y 
conjuntamente con los danzantes repasan tanto la música 
como las danzas. Las danzas que vamos a describir son las 
siguientes: "Paso largo", "Poroto mayto", "Sucho o Yaigua", 
"Sarnoso", "Thzagna", Obelo", "Mudantes o Pilis Aspi", 
"Asua Ufiay" o "Curiquinga", "Cuchillos", "Canto final de 
alabanza: URCU Cayay", el "Yumbo", que van danzando 
durante el recorrido. 

El "Chaqui" es la autoridad del ritual. Viste elegante­
mente; lleva sombrero adornado de plumas; pantalón y ca­
misa de organza forrados de tela espejo con adornos de papel 
estaño de variados colores. De esta misma forma visten sus 

211 



vasallos. Tanto el "Chaqui" como los acompañantes portan 
en la mano un bastón como señal de mando. Los danzantes 
visten pantalón blanco, camisón blanco, correa o faja y en la 
mano derecha llevan una lanza de chonta. 

Paso largo: 

El ritual inicia con esta danza. La música es pausada y en 
ritmo de yumbo. Los pasos son largos y bien marcados. los 
danzantes formando un círculo inician la danza con el pie 
derecho. La lanza llevan en la mano derecha y, de vez en 
cuando sobre el hombro, con ella van marcando el ritmo de la 
música. Al grito del "maestro de ceremonia" dan una vuelta 
entera y retoman el paso marcado inicialmente. Sus pasos 
son solemnes y llénos de gallardía. Después de cada danza, al 
terminar la "mudanza", realizan el conjuro para ahuyentar a 
los malos espíritus. 

Poroto mayto: 

Esta es una de las danzas de persistencia cultural dedi­
cada al maíz y al poroto. Los danzantes imitan la forma de 
envoltura del poroto en el maíz. Un danzante queda de pie, 
mientras el otro va realizando contorsiones alrededor de 
aquel. Esta danza creemos que se refiere al ciclo agrícola. 

Sucho y Yaigua: 

Imitan a una persona baldada o con una deformidad 
natural o artificial. Los danzantes dan los mismos pasos de 
esa persona lesionada y alternan con pasos de cojera o con 
algún defecto físico. Las lanzas se encuentran en forma de 
círculo, en medio de los danzantes. Terminada la danza to­
man las lanzas e inician el conjuro. 

Sarnoso: 

Imitan a una persona que tiene ulcerado su cuerpo o 
que tiene alguna enfermedad que le da comezón: granos o 

212 



ronchas de carácter alérgico. Con sus manos se rascan la 
espalda, el tórax, las piernas, los brazos, etc. En sus rostros 
reflejan la desesperación de la enfermedad. Los pasos son 
pequeños, inquietos y desesperantes, sincronizados con la 
música del grupo orquestal. La unidad está llena de tristeza y 
profunda consternación. 

Thzagna: 

Copian los pasos de una persona que se encuentra 
atada de pies y manos. Sus brazos se encuentran cruzados 
hacia el pecho y los pies simulan estar amarrados con una 
soga o amarra, de aquí el nombre de la danza. Es posible que 
sea un recuerdo inconsciente de la forma como les llevaban a 
las víctimas a sus sacrificios rituales. Los pasos son lentos y 
pausados. 

Obelo: 

No hemos podido registrar el por qué del nombre de 
esta danza. Durante ella van alternando el taparse la boca y 
destaparse. En el transcurso de esta danza van dando gritos y 
alaridos. Es posible que sea una persistencia del acercamien­
to a la piedra de sacrificio ritual en donde tomaba parte el 
sacerdote. Sus pasos son más rápidos y bien marcados. Aún 
los concurrentes imitan estos gritos. 

Mudates o Pilis Aspi: 

Las lanzas se encuentran formando un haz, en medio 
del círculo trazado por ei maestro de ceremonias. Toman las 
lanzas del círculo e imitan el montar a caballo. Es posible que 
sea un recuerdo de la presencia de los españoles en esos 
lugares y que ellos han retomado esa manera de ser, dando 
lugar a un sincretismo cultural. 

Asua Ufiay o Curiquinga: 

El danzante más joven se aparta del círculo de los dan-

213 



zantes y la indígena coloca un pilche de chicha en medio del 
haz de las chontas; de regreso al interior del círculo, toma con 
los dientes, el pilche de chicha abriendo las piernas lo que 
más puede; alza el pilche de chicha con los dientes, toma el 
licor y le deposita en el mismo lugar. Este ritual tienen que 
realizarlo todos los danzantes, músicos y la gente que partici­
pa pasivamente. Al terminar el "asua ufiay", toman las lanzas 
y siguen danzando el paso largo. Es posible que sea el recuer­
do de tomar parte de la sangre de la víctima -según 
cronistas- o bien sea el de tomar la chicha en honor al dios 
maíz. 

Los Cuchillos: 

Las lanzas son puestas en el suelo en forma circular 
dando a entener que estos han sido los instrumentos del 
ritual de sacrificio. Existe un griterío de parte de los danzan­
tes, gritos que van acompañados de palmoteos. En sus ros­
tros se dibujan alegría y satisfacción. Toman las lanzas y 
realizan el conjuro correspondiente al final de cada danza. 

Urcu Cayay: 

Los danzantes forman un círculo muy encerrado e ini­
cian la invocación a los cerros. Todos cantan: danzantes, 
músicos, y los asistentes pasivos. Puede significar un agrade­
cimiento a la naturaleza por haber realizado el ritual sin nin­
guna dificultad extraterrena. Los cerros son invocados en su 
forma de grandeza y en diminutivo como muestra de cariño y 
amor para cada uno de ellos, la invocación es, a modo de 
ejemplo: 

214 

lmbaburita, lmbaburalla. 
Yana urquito, yana urculla. 
Piña urquito, Piña urculla. 
Chimboracito, Chimborazulla. 



Toro Rumicu, Toro rumilla. 
Escalerita, Escaleralla. 
Mojanda Urcu, Mojanda urculla, etc. 

En este ritual, el .instrumento principal que da el ritmo 
es el tamborcillo y el juego de tambores pequeños. Félix 
Cuschcagua nos decía: "Sin el tambor no puede existir la 
danza"u. 

2.2.1.1.2. Tambores Medianos 
Hecho Cultural "El Coraza" 

Síntesis del hecho: 

Este hecho va a ser tratado suscintamente, a fin de 
determinar los instrumentos que participan en este ritual que 
es de carácter festivo-ritual. 

En el mes de agosto de cada año, en la parroquia de San 
Rafael, Cantón Otavalo se celebra la fiesta del Coraza, en el 
día de San Luis Obispo de Tolosa. 

El prioste, por su cuenta está en el derecho de nombrar 
su "estado mayor" que lo integran las siguientes personas: 
loa, servicio, cati-servicio, cuentayos, dispensara, estanque­
ro, cocinera, lavanderas y niñeras. 

El "loa", generalmente es un niño de diez a doce años 
encargado de recitar una composición literaria llamada 
"loa". 

Los "yumbos" son en número de dos o cuatro, de acuer­
do al prestigio, elegidos de entre las amistades del Coraza. 
Reciben como retribución comida y bebida; además, 45 su­
eres diarios. 

El estado mayor cumple su papel dentro del desarrollo 
de la fiesta, así: el "servicio" contrata la misa, banda de 
pueblo, la chaupi, volatería y otros servicios; el "cati-

LI FELIX CUSHCAGUA; Investigaciones del IOA; 1968 - 1981. 

215 



servicio", suple al servicio; el "cuentayo" tiene varias funcio­
nes: lleva el trono, la huma, cuida al Coraza, a su mujer, lleva 
las cuentas, etc.; el "estanquero" reparte la bebida; la "coci­
nera" prepara la chicha y la comida; las "aguateras", portan 
el agua del "pogyo" o de la quebrada a la casa; la "ecónoma", 
recibe los alimentos que en pago o reciprocidad entregan los 
invitados a la fiesta. 

Los músicos que integran la llamada comúnmente 
"banda de pueblo", prestan sus servicios de acuerdo a con­
trato estipulado a igual que la "chaupi" que consta de tambor 
pequeño, pingullo y rondadorcillos de siete u ocho canutillos. 
Estos reciben un salario de cuarenta y cinco sucres, más 
comida y bebida. Son músicos profesionales dentro de su 
comunidad. 

Los "acompañantes" constituyen los indígenas que 
ayudan a portar las imágenes, sartas, pirotecnia y otros en­
seres. 

El "vestuario del Coraza" está a cargo de una persona 
de la región. La vestimenta es elegante, vistosa y muy com­
pleja en su elaboración; priman encajes, lentejuelas con pon­
cheras, palmas y adornos relucientes. Cubre su cara con la 
"huma", llena de barbiquejos que rematan con joyas y bam­
balinas dando un aspecto de majestuosidad. Lleva guantes 
blancos, zapatos color blanco, camisa blanca almidonada, 
corbata de cinta azul; según la historia, dice: ser hijo del dios 
sol o descendiente de Atahualpau'. 

Los instrumentos de nuestra preocupación se los en­
cuentra en este hecho: tambores pequeños en la "chaupi", el 
bombo y el tambor redoblante en la "banda de pueblo". El 
primero es de confección casera y los segundos son fabrica­
dos en lugares especializados. 

2.2.1.1.3. Pendones: 

Es el hecho de más colorido dentro de los fenómenos 

LII ALFREDO TOAPANTA; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología, 1975-
1982. 

216 



culturales de esta provincia de lmbabura. Se inicia la segunda 
semana de octubre en la capilla de San Miguel, Comuna del 
mismo nombre, para continuar luego en San Roque, comuna 
de Tocagón, con una duración de ocho a quince días en cada 
lugar. 

Según la tradición, los indígenas después de dar muerte 
a sus enemigos les suspendían en largos palos, queriendo 
que ello sirva de escarmiento a los demás. Las banderas 
rojas, llamadas pendones, son un recuerdo de esas inmola­
ciones. Han fijado esta fecha, el mes de octubre para esta 
celebración, por cuanto a esta fecha ya todos se han desocu­
pado de las cosechas y antes de iniciar un nuevo período 
agrícola es menester el regocijo general por la labor conclui­
da. A esta fiesta, en tiempos antes de la conquista de los 
españoles, se le denominaba "vacaciones" o "fiesta ritual de 
pendones" y posteriormente se la llama fiesta de "San Mi­
guel Arcángel", dándose así un sincretismo cultural. 

El o los priostes del año, que con tiempo están registra­
dos en el libro de priostazgos de la parroquia y cuyos nom­
bres han sido leídos en la misa dominical, nombran: "servi­
cios", "catiservicios", "ñau padores", "estanquero", "agua­
teras", "cocineras", "dispenseras", etc., quienes conforman 
el "estado mayor" o estructura de servicio de la fiesta. Cada 
una de estas personas cumple su papel para el buen desem­
peño de la fiesta, corno queda explicado en la celebración del 
"Coraza". 

El prioste, con antelación, recurre al tronco y al funda­
dor para que apadrinen la fiesta, quienes después de haber 
recibido el agrado, aceptan tan prestigioso encargo. 

El "servicio" contrata la banda de pueblo, la chaupiban­
da y un grupo de guitarras que suple a la primera en su 
ausencia. En estos grupos musicales encontramos tambores 
medianos, pequeños, bombo y tambor redoblante. Estos ins­
trumentos han sido descritos con lujo de detalle en páginas 
anteriores; hoy, únicamente deseamos dar su "uso y fun­
ción". Sin la banda de pueblo, sin la chaupi y sin el grupo 
orquestal de cuerdas no se concibe que exista la fiesta; estos 

217 



elementos le dan prestigio al prioste dentro de la comunidad 
y le permiten alcanzar una jerarquía mayor entre los suyosL111• 

2.2.1.1.4. Tambores grandes: 
Danzantes de PujiH 

Los danzantes de Pujilí tienen su historia desde tiempos 
prehispánicos. Este pueblo, según datos de cronistas, fue 
fundado por los curacas Alonso Hacho Cápac, quien vino 
desde el Cuzco con Tupac Yupanqui en calidad de capitán y 
sus huestes cuzqueñas. Don Antonio Clavijo, delegado de la 
Audiencia de Quito para estudiar la posible creación de Pujilí, 
como fundación española, en su informe a la Real Audiencia 
expresa que "es factible el levantamiento de tal población". 
Una vez autorizado, procede al delineamiento de la plaza y 
calles en 1570, habiendo festejado los moradores el hecho 
con el baile de "los danzantes" y la bebida clásica de la 
chicha. 

La música del danzante es una melodía que servía para 
la danza ritual de las "vírgenes del sol" y se ejecutaba al salir 
el sol el día de la fiesta del lnti-Raymi, por haber obtenido 
buenas cosechas. El baile describe varias figuras dirigidas 
por un "maestro de ceremonias" (alcalde). Los españoles 
bautizaron a las vírgenes del son con el nombre de "indias 
danzantes" y como consecuencia se llamó. a los bailarines 
"Danzantes de Pujilí". 

Los sacerdotes cristianos reemplazaron a las vírgenes 
del sol con los ángeles adornados de "danzantes"; al dios sol 
por el Dios Cristiano en la "Fiesta del Santísimo Sacramen­
to", reemplazando los templos indios en los que ahora 
existen. 

Los personajes, con su atuendo y sus melodías, conser­
varon los danzantes "pushilíes" y panzaleos en general con 
un gusto y estilo propios inigualados por las demás culturas 

LIII VIRGILIO SANTACRUZ Y MARIANO MASAQUIZA; Investigaciones del Instituto Otavaleño 
de Antropología; 1968-1979. 

218 



colindantes. Los instrumentos músicos eran el pingullo y el 
tambor grande que en tiempos pasados servía para los sacri­
ficios rituales. Los dos instrumentos eran tocados por una 
sola persona. Este tambor grande es el que hemos descrito 
líneas atrás, con sus medidas correspondientes. 

El indígena de Pujilí ha mantenido sus costumbres, sus 
tradiciones, su vestimenta, tanto festiva como ordinaria, y 
recuerda en su conciencia colectiva a un bravo guerrero "Sin­
chaguasín". 

Los danzantes de Pujilí muestran un colorido de belleza 
cuando se hacen presentes en las calles de la ciudad; al son 
del pingullo y del tambor grande demuestran una gallardía 
imponente y una majestuosidad en su parte coreográfica. Es 
un hecho que merece ser tratado en capítulo aparte, por su 
connotación histórica y por su contenido como persistencia 
cultura1uv. Nuestro interés es demostrar ei uso y función del 
bombo grande entre los de Pujilí, Salasacas y otras subcultu­
ras de la misma zona geocultural. 

2.2.1.1.5. Bombo de "Banda de pueblo" 

El bombo de la banda de pueblo es un membranófono 
de gran tamaño. Es fabricado ya sea en el extranjero o en el 
país por personas especialziadas. Los bombos que hoy utili­
zan las bandas de pueblo son construidos en el Japón dejan­
do de lado al constructor nacional. Todas las bandas, tanto de 
pueblo, como escolares, militares e institucionales, prefieren 
los fabricados en el exterior. Está por demás hacer un análisis 
del uso y función que desempeña este instrumento que tiene 
carácter netamente festivo. 

2.2.1.1.6. Tambor redoblante: 

Este instrumento tiene las mismas connotaciones de 

LIV VIRGILIO SANTACRUZ Y MARIANO MASAOUIZA: Investigaciones del Instituto Otavaleño 
de Antropología; 1968-1982. 

219 



ANOTACIONES BIBLIOGRAFICAS AL 
CAPITULO CUARTO 

1.- COBO: pág. 149 
2.- ARETZ: pág. 51 
3.- PIÑA CHAN: pág. 65 
4.- PIÑA CHAN: pág. 124 
5.- GONZALEZ SUAREZ: págs.: 659-660 
6.- KAUFFMANN DOIG: pág. 299 
7.- KAUFFMANN DOIG: pág. 537 
8.- ZELLER: pág. 76 
9.- DE LA VEGA: pág. 200 

10.- D.R.A.L.: pág. 135 
11.- MENDIETA: págs.: 127-128 
12.- JIJON Y CAAMAÑO: pág. 392 
13.- JIJON Y CAAMAÑO: pág. 392 
14.- CIEZA DE LEON: págs.: 404-405 
15.- CIEZA DE LEON: pág. 394 
16.- CIEZA DE LEON: pág. 416 
17.- SACHS: pág. 196 
18.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 110 
19.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 327 
20.- GONZALES SUAREZ: pág. 889 
21.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 999 
22.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 3 
23.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 4 
24.- CIEZA DE LEON: pág. 371 
25.- CIEZA DE LEON: pág. 376 

223 



26.- NUÑEZ CABEZA DE VACA: pág. 518 
27.- OVIEDO Y BAÑOS: pág. 72 
28.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 292 
29.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 239 
30.- GARCILASO DE LA VEGA: pág. 277 
31.- GARCILASO DE LA VEGA: págs.: 172-173 
32.- LAS CASAS: pág. 223 
33.- LAS CASAS: pág. 60 
34.- LAS CASAS: pág. 60 
35.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 26 
36.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 27 
37.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 56 
38.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 162 
39.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 28 
40.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 187 
41.- CIEZA DE LEON: pág. 373 
42.- DE LA VEGA: pág. 206 
43.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 1007 
44.- ZARATE: pág. 480 
45.- GAMBOA: pág. 263 
46.- DE LA VEGA: pág. 84 
47.- VEDIA: pág. 234 
48.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 188 
49.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 188 
50.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 188 
51.- FERNANDEZ DE OVIEDO: págs.: 188-189 
52.- LAS CASAS: pág. 146 
53.- CIEZA DE LEON: pág. 398 
54.- DIAZ DEL CASTILLO: págs.: 90-91 
55.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 91 
56.- ACOSTA: pág. 432 
57.- ACOSTA: pág. 432 
58.- GARCILASO DE LA VEGA: págs.: 252-253 
59.- GARCILASO DE LA VEGA: pág. 254 
60.- GARCILASO DE LA VEGA: pág. 252 
61.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 250 
62.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 251 
63.- GARCILASO DE LA VEGA: págs.: 220-221 
64.- GARCILASO DE LA VEGA: págs.: 220-252 
65.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 250 

224 



66.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 110 
67.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 327 
68.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 889 
69.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 999 
70.- DE LA VEGA: págs, 224-230 
71.- DE LA VEGA: pág. 252 
72.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 69 
73.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 110 
74.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 225 
75.- DE LA VEGA: pág. 252 
76.- DE LA VEGA: págs.: 252-255 
77.- BORREGAN: pág. 45 
78.- DE LA VEGA: págs.: 127-128 
79.- VELASCO: pág. 157 
80.- VELASCO: pág. 249 
81.- JIJON Y CAAMAÑO: pág. 249 
82.- JIJON Y CAAMAÑO: pág. 398 
83.- FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 222 
84.- KAUFFMANN DOIG: págs. 299-537 
85.- CIEZA DE LEON: pág. 376 
86.- CIEZA DE LEON: pág. 422 
87.- STEVENSON: pág. 197 
88.- NUEVO VIAJERO: pág. 263 
89.- HASSAUREK: pág. 353 
90.- FERRARIO: pág. 522 
91.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 597 
92.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 207 
93.- DE JEREZ: pág. 345 
94.- MORENO: pág. 89 
95.- MORENO: pág. 102 
96.- MORENO: pág. 85 
97.- MORENO: pág. 100 
98.- COSTALES: pág. 223 
99.- CARVALHO-NETO: pág. '100 

100.- RODRIGUEZ SANDOVAL: págs.: 47-101 
101.- ARETZ: pág. 51 
102.- VEGA: págs.: 133-146 
103.- MARULANDA: págs.: 59-63 
104.- PARRA y PINZON:· pág. 10 
105.- PARRA Y PINZON: pág. 12 

225 



106.- BIANCHI: pág. 6 
107.- BIANCHI: págs.: 15-24 
108.- JIJON: pág. 15 
109.- JIJON: pág. 16 
110.- JIJON: pág. 16 
111.- JIJON: pág. 16 
112.- JIJON: pág. 17 
113.- COBA ANDRADE: : 181-218 
114.- DE LA VEGA: pág. 206 
115.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 134 
116.- VEDIA: pág. 187 
117.- AVILA: pág. 175 
118.- AVILA: pág. 187 
119.- DE LA VEGA: págs.: 254-255 
120.- LAS CASAS: pág. 156 
121.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 160 
122.- LARRAYA: pág. XXV 
123.- GUEVARA: págs.: 61-62 
124.- SALTOS: págs.: 305-306 
125.- ORTIZ: pág. 174 
126.- SACHS: pág. 174 
127.- ARETZ: pág. 104 
128.- BALFOUR: pág. 67 
129.- MAHILLON: pág. 167 
130.- CLOSSON: pág. 45 
131.- ORTIZ: pág. 183 
132.- HOOD: págs.: 175-180 
133.- EXODO: pág. 53 
134.- ARETZ: pág. 106 
135.- GENESIS: pág. 24 
136.- EXODO: pág. 53 
137.- JUECES: pág. 185 
138.- 1 DE SAMUEL: pág. 213 
139.- SALMOS: pág. 485 
140.- MARTINEZ FURE: págs.: 56-57 
141.- SURET-CANALE: 200 
142.- CURTIN: pág. 268 
143.- MINGUET: pág. 508 
144.- CENSO DE LA GRAN COLOMBIA,1825 
145.- CEDULA REAL DE ARANJUEZ DEL 31 DE MAYO DE 1789 

226 



146.- LOCATELLI DE PERGAMO: pág. 7 
147.- COBA ANDRADE: pág. 130 
148.- CARVALHO-NETO: pág. 151 
149.- ORTIZ: pág. 204 
150.- ORTIZ: pág. 205 
151.- ORTIZ: pág. 209 
152.- ARETZ: pág. 65 
153.- TENORIO CUERO: pág. 8 
154.- JIJON: pág. 11 
155.- REPHANN: pág. 2007 
156.- GALLARDO MOSCOSO: pág. 59 
157.- ORTIZ: pág. 210 
158.- OLOZABAL: pág. 43 
159.- SEARS: pág. 418 
160.- WHITTEN Y FRIEDEMANN: pág. 109 
161.- LEWIS: pág. 112 
162.- COBO: pág. 149 
163.- CORTAZAR: págs.: 15-50 
164.- MARTINEZ FURE: págs.: 12-17 
165.- MARTINEZ FURE: pág. 3 
166.- DE LAS CASAS: pág. 164 
167.- DAVILA: pág. 243 
168.- DE LAS CASAS: pág. 224 
169.- DE LA VEGA: págs.: 210-250 
170.- DIAZ DEL CASTILLO: pág. 310 
171.- BORREGAN: pág. 45 
172.- POLGAR: págs.: 217-235 
173.- GONZALEZ SUAREZ: págs.: 28-50 
174.- GONZALEZ SUAREZ: pág. 28 
175.- GONZALEZ SUAREZ: págs.: 452-453 
176.- RECIO: págs.: 155-169 
177.- KERRET: pág. 57 
178.- NUEVO VIAJERO UNIVERSAL: pág. 263 
179.- CONSTITUCIONES SINODALES, Lima 
180.- METRAUX: págs.: 107-118 
181.- PELLIZARO: pág. 37 
182.- KAUFFMANN DOIG: págs.: 536-537 
183.- CHLADNI: págs.: 145-146 

227 



DATOS TECNICOS DE CAMPO 

CONVENCIONES: 

l. Investigador (es); 11. Ayudante de campo; 111. Nombre 
del informante; IV. Edad; V. Ocupación; VI. Instrucción; VII. 
Dónde aprendió; VIII. Hace qué tiempo aprendió; IX. Fecha de 
investigación; X. Lugar de la investigación; XI. Area Etnocul­
tural en que ocurre el hecho; XII. Contaje; XIII. Tiempo de 
duración; y, XIV. Código. 

FICHA 1 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Tanto Pinchupá; IV. 70 años; V. 
Cazador, agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. Centro Ken­
kuim, Prov. Morona Santiago; VIII. 60 años; IX. 25-V-75, 10-IX-
76 y 1-1-80; X. Centro Kenkuim, Sucúa, Prov. Morona Santia­
go; XI. Cultura Shuar; Xll.0-26; XIII. 15'; XIV. 51-P; y 22-M. 

FICHA 11 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Mariano Morocho; IV. 60 años; V. Agricultor; VI. Ninguna; VII. 
Topo Grande; VIII. 50 años; IX. 22-Vl-76; X. Topo Grande, 

229 



parroquia San Francisco, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; 
XI. Macro grupo quichua hablante. 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Juan Manuel Quishpe; IV. 70 años; V. Agricultor y peón; VI. 
Ninguna; VII. Morochos; VIII. años; IX. 23-IV-77; Moro­
chos, parroquia Ouiroga, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; 
XI. Macro grupo quichua hablante. 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
José Manuel Túquerres; IV. 56 años; V. Agricultor y desfibra­
dor de cabuya; VI. Ninguna; VII. Gualsaquí; VIII. 48 años; IX. 
23-Vl-78; Gualsaquí, parroquia Quichinche, cantón Otava­
lo, Prov. lmbabura; XI. Macro grupo quichua hablante. 

FICHA 111 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11 Rodrigo Mora; 111. Luis Zukanká; IV. 100 años; V. 
Ninguna; VI. Agricultor, cazador y músico; VII. Kurit's o Curi­
kaka; VIII. 90 años; IX. 27-IV-75 (IOA: 1976-1980); Kurit's o 
Curikaka, parroquia Guadalupe, cantón Zamora, Prov. Zamo­
ra Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XII. 1-435; XIII. 30'; XIV. 4-M. 
Investigaciones INIDEF-IOA y reconfirmación de datos del 
IOA 1976-1980. 

FICHA IV 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Tanto Pinchupá; IV. 65 años; V. 
Agricultor y Chamán; VI. Ninguna; VIL Kenkuim; VIII. 57 
años; IX. 25-V-75 (IOA: 1976-1980); Sucúa, Prov. Morona 
Santiago; XI. Cultura Shuar; XII. 0-300; XIII. 66'; XIV. 50-P. 

FICHA V 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Roberto Tan; IV. 45 años; V. Agri­
cultor; VI. Primaria; VII. Sakanás; VIII. años; IX. 2-V-75 

230 



(IOA: 1976-1980); X. Centro Sakanás, Bomboiza; Prov. Moro­
na Santiago; XI. Cultura Shuar; XII. 0-30; XIII. 3'30"; XIV. 
Centro Sakanás, Bomboiza, Prov. Morona Santiago. 

FICHA VI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Miguel Wisuma; IV. 53 años; V. Agricultor y músico; VI. Nin­
guna; VII. Shaimi; VIII. 44 años; IX. 9-V-75 (IOA: 1976-1980); 
X. Shaimi, Yanzatza, Zamora, Prov. Zamora Chinchipe; XI. 
Cultura Shuar. Investigaciones INIDEF-IOA y confirmación de 
datos del IOA: 1976-1980. 

FICHA VII 

l. Cfr. datos ficha Nº 111. 

FICHA VIII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Domingo Rosando Nanchi; IV. 70 
años; V. Agricultor y Chamán; VI. Ninguna; VII. Napurak; VIII. 
60 años; IX. 28-IV-75 (IOA: 1976-1980); X. Napurak, parroquia 
Guadalupe, cantón Zamora, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cul­
tura Shuar; XII. 28'; XIV. 6-M; Investigaciones INIDEF-IOA y 
confirmación de datos del IOA: 1976-1980. 

FICHA IX 

Cfr. datos ficha Nº IV. 
l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Rormy Velás­

quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Martín Ayuy; IV. 60 años; V. Cha­
mán; VI. Ninguna; VII. Zamora; VIII. 40 años; IX. Cultura 
Shuar; X. Guadalupe, Prov. Zamora Chinchipe; XI. 30-IV-75 
(IOA: 1976-1980); XII. 11-M; 150-450; 12-M:2'30"; 11-M y 
12-M. 

231 



FICHA X 

Miguel Chumbiki: "Relevamiento de los Hechos Etno­
musicales y Folclóricos; OEA-INIDEF-ECUADOR: IOA, 1975"; 
confirmación de datos del IOA: 1976-1980.1. lic. Carlos Alber­
to Coba Andrade y Prof. Ronny Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 
111. Miguel Chumbiki; IV. 45 años; V. Agricultor y músico; VI. 
Ninguna; VII. Pangui; VIII. 37 años; IX. 7-Vl-75 (IOA: 1976-
1980); X. Pangui, Taisha, Palora, Prov. Morona Santiago; XI. 
Cultura Shuar; XII. 45'; XIII. 27-M; Fonograma-12. 

FICHA XI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Jorge Guzmán Nanchi; IV. 38 años; 
V. Profesor; VI: Primaria; VII. Gembuentza; VIII. 30 años; IX. 
27-IV-75 (IOA: 1976-1980); X. Gembuentza, Guadalupe, Za­
mora, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XIII. 20'; 
XIV. 6-M. 

FICHA XII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Carlos Sanchini; IV. 48 años; V. Agricultor y músico; VI. Pri­
maria; VII. San luis; VIII. 40 años; IX. 6-IV-75 (IOA: 1976-
1980); X. Centro San Luis, Taisha, Palora, Prov. Morona San­
tiago; XI. Cultura Shuar; XIII. 3'30"; XIV. 57-P y 27-M. 

FICHA XIII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Rosa H. Andrade de Coba; IV. Quehaceres domésticos; V. 70 
años; VI. Primaria; VII. El Ejido; VIII. 60 años; IX. 1975-1982; X. 
El Ejido, San Francisco, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; XI. 
Mestizo-hispano-hablante; XII. 2-Vll-75 (IOA: 1976-1982); 
XIII. 35'; XIV. 77-P, 39-M. 

232 



FICHA XIV 

l. Lic. Carlos Alberto Coba; 11. Ninguno; 111. Ricardo León; 
IV. 65 años; V. Profesor; VI. Media; VII. Cañar; VIII. 54 años; 
IX. 12-IX-65 y 78; X. C1;1ñar, Prov. de Cañar; XI. Mestizo­
hispano-hablante. 

FICHA XV 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Isabel Yaselga; 
IV. 30 años; V. Ninguna; VI. Quehaceres domésticos; VII. 
Araque; VIII. 20 años; IX. 15-Vl-76; X. Araque, San Pablo, 
Otavalo, Prov. lmbabura; XI. Mestizo-hispano-hablante. 

FICHA XVI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Reinaldo Eche­
verría; IV. 35 años; V. Estudiante; VI. Superior; VII. Otavalo; 
VIII. 10 años; IX. 1-Vl-77; X. Otavalo, Prov. lmbabura; XI. 
Macro grupo mestizo hispano hablante. 

FICHA XVII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Alfredo Nieto; 
IV. 55 años; V. Agricultor; VI. Primaria; VII. Alóag; VIII. 43 
años; IX. 16-Vll-77; X. Alóag, Machachi, cantón Quito, Prov. 
Pichincha; XI. Macro grupo mestizo-hispano-hablante. 

FICHA XVIII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Plutarco Ceva­
llos; IV. 58 años; V. Jubilado; VI. Superior; VII. Cotacachi; VIII. 
38 años; IX. 10-V-79, Otavalo, Prov. lmbabura; XI. Macro 
grupo mestizo-hispano-hablante. 

-Registro de informantes; investigaciones del Instituto 
Otavaleño de Antropología desde 1968 hasta 1982. 

233 



FICHA XIX 

Información y documentos del Convento de San Fran­
cisco de Quito. Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusi­
cología del IOA. 

FICHA XX 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Manuel Flores; 
IV. 55 años; V. Ebanista; VI. Primaria; VII. Caranqui; VIII. 40 
años; IX. 27-111-79; X. Caranqui, cantón lbarra; Prov. lmbabu­
ra; XI. Macro grupo mestizo-hispano-hablante. 

FICHA XXI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Eduardo Pabón; IV. 26 años; V. Estudiante; VI. Normal Supe­
rior; San Pablo, cantón Otavalo; Prov. lmbabura; VIII. 19 
años; IX. 15-V-77; X. Parroquia San Pablo, cantón Otavalo, 
Prov. lmbabura; XI. Macro grupo mestizo-hispano-hablante. 

FICHA XXII 

Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología. 
Cfr. Datos de campo y fichas de Archivo del Departamento de 
Etnomusicología. Ej.: Horacio Cimarrón, Encarnación Ouiñó­
nez Añapa, Enrique de la Cruz, Lorenzo Añapa, Milena Plaza 
de Tambaco, Tricti Montaña, Flavio Hurtado, Eladio Hurtado, 
Pompeyo Arroyo, Antonio Mina, Segundo Mina, Aureliano 
Nazareno, Saturio Ouiñónez, etc. Fecha de investigación: 
1975-1980. 

FICHA XXIII 

l. Lic. Carlos Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. Anto­
nio Mina; IV. 43 años; V. Músico; VI. Primaria; VII. Esmeral­
das; VIII. 35 años; IX. 23-1-76 a 1980; X. Esmeraldas; XI. Micro 

234 



grupo afroecuatoriano; XII. 0-49; XIII. 4'; XIV. 25-M. 

FICHA XXIV 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Manuel Minda; IV. 80 años; V. Ninguna; VI. Ninguna; VII. 
Tachina; VIII. 70 años; IX. 16-IX-1976; X. Tachina, Prov. Esme­
raldas; XI. Micro grupo afroecuatoriano; XII. Transcripción 
literal. Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusicología del 
IOA. 

FICHA XXV 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Eleuterio Congo; IV. 65 años; VI. Ninguna; VII. Telembí; VIII. 
55 años; IX. 20-V-82; X. Telembí, Borbón, Prov. Esmeraldas; 
XI. Micro grupo afroecuatoriano; XII. Transcripción literal. 
Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusicología del IOA. 

FICHA XXVI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Teófilo Manuel Mina; IV. 65 años; V. Pescador y músico; VI. 
Ninguna; VII. Tulubí; VIII. 55 años; IX. 13-Vl-76; X. Tulubí, 
Borbón, Prov. Esmeraldas; XI. Micro grupo afroecuatoriano; 
XII. Transcripción literal. Cfr. Archivo Departamento Etnomu­
sicología del IOA. 

FICHA XXVII 

l. ledos. Carlos Alberto Coba Andrade y José Peñín; 11. 
Raúl Nicolalde; 111. Espíritu Santo Cimarrón; IV. 68 años; V. 
Pescador, agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. Naranjal; VIII. 
60 años; IX. 18-Vll-1975 (INIDEP-IOA); X. Naranjal, Viche, 
Prov. Esmeraldas; XI. Micro grupo afroecuatoriano; XII. 0-
300; XIII. 35'; XIV. 61-M, 62-M. 

235 



FICHA XXVIII 

i. Lic. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Escolás­
tico Solís Martínez; IV. 68 años; V. Constructor y músico; VI. 
Esmeraldas; VII. Primaria (3er. grado); VIII. 60 años; IX. 13 al 
23-Vl-1976; X. Esmeraldas, Prov. Esmeraldas; XI. Micro gru­
po afroecuatoriano; XII. 0-345; XIII. 40'; XIV. 26-M. Transcrip­
ción y diagramas. Cfr. Archivo del Departamento de Etnomu­
sicología del IOA. 

FICHA XXIX 

Cfr. datos de la ficha Nº XXVIII e informantes Manuel 
Minda y Doris Nazareno. Investigaciones: 1975-1982. 

FICHA XXX 

Cfr. datos de la ficha Nº XXVI. 

FICHA XXXI 

Cfr. datos ficha Nº XXIII. 

FICHA XXXII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Doris Nazareno; 
IV. 15 años; V. Servidora doméstica; VI. Cuatro años de pri­
maria; VII. Telembí, Camarones, limones, Esmeraldas; VIII. 
Desde pequeña, 5 años; IX. 25-111-82; X. Otavalo, Prov. lmba­
bura; XI. Micro grupo afroecuatoriano; XII. Transcripción lite­
ral. Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusicología del 
IOA. 

FICHA XXXIII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Francisco Aguilar; IV. 60 años; V. Agricultor y constructor; VI. 

236 



Ninguna; VII. Chuchuquí Alto; VIII. 7 años; IX. 13-111-1979; X. 
Chuchuquí Alto, parroquia González Suárez, cantón Otavalo, 
Prov. lmbabura; XI. Macro grupo quichua hablante; XII. 
Trans,cripción literal y diagramas. Cfr. Archivo del Departa­
mento de Etnomusicología IOA. 

FICHA XXXIV 

l. Ledos. Carlos Alberto Coba y José Peñín; 11. Ninguno; 
111. Félix Cushcahua; IV. 58 años; V. Desfibrador de cabuya, 
agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. Cumbas Conde; VIII. 55 
años; IX. 3-Vlll-1975: INIDEF-IOA; investigaciones del IOA: 
1976-1980; X. Cumbas Conde, parroquia Quiroga, cantón Co­
tacachi, Prov. lmbabura; XI. Macro grupo quichua hablante; 
XII. 1-105; XIII. 6'; XIV. 10-M, 40-M. lnformación y diagramas; 
investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología. 

FICHA XXXV 

Cfr. Ficha Nº XXXIII. Datos y diagramas; investigacio­
nes del Instituto Otavaleño de Antropología 1976-1980. 

FICHA XXXVI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Celso Panchi; IV. 
60 años; V. agricultor y constructor de instrumentos; VI. Pri­
maria; VII. Guaitacama; VIII. 52 años; IX. 16-Vlll-1977; X. 
Guaitacama, Prov. Cotopaxi; XI. Macro grupo quichua ha­
blante; XII. Información y diagrama de construcción Archivo 
del Departamento de Etnomusicología del IOA. 

FICHA XXXVII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Virgilio Santa­
cruz; IV. 55 años; V. Agricultor y constructor de instrumentos; 
VI. Ninguna; VII. Moraspungo; VIII. 47 años; IX. 13-Vlll-1977; 
X. Moraspungo, Pangua, Prov. Cotopaxi; XI. Macro grupo 

237 



quichua hablante. Información y diagramas de construcción 
Departamento de Etnomusicología del IOA. 

-Informante de la subcultura Sal asaca: Mariano Masa­
quiza. Datos, información y diagramas, Departamento de Et­
nomusicología del IOA. 

FICHA XXXVIII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 111. Carlos Elías 
Proaño; IV. 65 años; V. Orfebre y constructor de instrumentos 
musicales; VI. Primaria; VII. Cotacachi; VIII. 60 años; IX. 14-V-
1977; X. San Francisco, Cotacachi, Prov. lmbabura; XI. Macro 
grupo mestizo-hispano-hablante; XII. Datos, información y 
diagramas, Archivo del Departamento de Etnomusicología 
del IOA. 

FICHA XXXIX 

Cfr. datos ficha Nº XXXVIII. 

FICHA XL 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Juan Ocles; IV. 70 años; V. Agricultor y constructor de instru­
mentos; VI. Ninguna; VII. Chamanal; VIII. 60 años; IX. 15-1-
1976-80; X. Juncal, Ambuquí, cantón lbarra, Prov. lmbabura; 
XI. Micro grupo afroecuatoriano; XII. Datos, información y 
diagramas; Archivo del Departamento de Etnomusicología 
del IOA. 

FICHA XLI 

Cfr. datos ficha Nº XXXIV. 

FICHA XLII 

Datos, información y diagramas del Archivo del Depar­
tamento de Etnomusicología del Instituto Otavaleño de An­
tropología. Cultura Cofán. Investigación 13-111-81. 

238 



FICHA XLIII 

Cfr. datos ficha Nº XXXIII. 

FICHA XLIV 

Cfr. datos ficha Nº XXXIII. 

FICHA XLV 

Cfr. datos ficha Nº XXXVII. 

FICHA XLVI 

Cfr. datos ficha Nº XXXVIII. 

FICHA XLVII 

l. Lic. Carlos Alberto Coba; 111. José Vozmediano; IV. 35 
años; V. Comerciante y músico; VI. Primaria; VII. García Mo­
reno; VIII. 20 años; IX. 15-111-1968-1980; X. García Moreno o 
Llurimagua, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; XI. Macro 
grupo mestizo hispano hablante; XII. Datos e Información 
Departamento de Etnomusicología del IOA. 

FICHA XLVIII 

Cfr. datos ficha Nº XLVII. 

FICHA XLIX 

Cfr. datos ficha XXXVIII. 

FICHA L 

Cfr. datos ficha Nº XL. 

239 



FICHA U 

Cfr. datos ficha Nº XXXIV. 

FICHA UI 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Alfredo Toapanta; IV. 65 años; V. Agricultor, portero; VI. 
Primaria; VII. San Rafael; VIII. 55 años; IX. 15-Vlll-1976-1980; 
X. San Rafael, cantón Otavalo, Prov. lmbabura; XI. Macro 
grupo mestizo hispano hablante; XII. 0-445; XIII. 30'; XIV. 
84-M, 91-M, etc. 

FICHA UII 

Cfr. datos ficha Nº UI. 

FICHA UV 

Cfr. datos ficha Nº XXXVII. 

FICHA LV 

l. Lic. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. 
Eleuterio Congo; IV. 38 años; V. Agricultor y músico; VI. 
Primaria; VII. Carpuela; VIII. 30 años; IX. 20-1-1979-1982; X. 
Carpuela, Ambuquí, cantón lbarra, Prov. lmbabura; XI. Micro 
grupo afroecuatoriano; XII. 1-350; XIII. 32'; XIV. 93-P, 55-M, 
etc. Información y diagramas de construcción en Archivo del 
Departamento de Etnomusicología del IOA. 

240 



Número 
1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 

10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 

LAMINAS ILUSTRATIVAS 

Nombre 
Tambor arqueológico 
Olla de barro o pondo 
Mástil o astil 
Mástil o astil y parche 
Zambomba 
Ejecución de la zambomba 
Diagrama de la zambomba 
Diagrama de clasificación según Mantle Hood 
Aro del pandero 
Parche del pandero 
Aro de sujeción del pandero 
Pandero y sonajas 
Pandero y sonajas 
Pandereta 
Diagrama de clasificación según Mantle Hood: Pandereta 
Diagrama de clasificación según Mantle Hood: Pandero 
Diagrama de clasificación según Mantle Hood: Pandero 
Cununos: "Macho y hembra". 
Diagrama de clasificación según Mantle Hood: cununos 
Tamborcillo de Cumbas, cultura quichua 
Tamborcillo de Curint's, cultura Shuar 
Tambor mediano o tambora o caja, cultura Quichua 
Mazo del tambor mediano 
Tambor mediano redoblante, cultura Quichua 

241 



25 Tambor grande o bombo de Pujilí 
26 Tambor grande o bombo de los Salasacas 
27 Bombo de "banda de pueblo" 
28 Tambor redoblante de la "banda mocha de Peñaherrera" 
29 Bomba afro de Monopamba 
30 Bomba afro de Carpuela 
31 Diagrama de construcción según Mantle Hood 

Número 
1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 

10 
11 
12 
13 
14 

242 

TRANSCRIPCIONES RITMICAS Y MUSICALES 

Nombre 
Ritmo de la "caja ronca" 
Ritmo de la "caja ronca" 
Ritmos de "villancicos" 

I 

Ritmos de "sanjuanitos" 
Transcripción: Nuestro Dios Niño 
Transcripción de pandero 
Transcripción de pandereta 
Ritmo con el pulgar 
Ritmo con la rodilla y los dedos 
Ritmo con baquetas 
Transcripción: Dulce Jesús Mío 
Transcripción de los cununos 
Transcripción: Torbellino 
Ritmos: Bombo, tambor pequeño, bomba, 
tambor mediano, tamboril. 



1. ACOSTA, José de: "Historia Natural y Moral de las Indias"; Ed. 
Nueva; México, 1591. 

2. ARETZ, Isabel: "El Folclore Musical Argentino"; Ed. Ricordi 
Americana, Cuarta Edición; Buenos Aires, 1952. 

3. Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Ed. 
Universitaria de Oriente; Cumaná-Venezuela, 1967. 

4. AVILA, Francisco de: "Dioses y Hombres de Huarochiri"; Ed. 
Museo Nacional y el Instituto de Estudios Peruanos; Tex­
tos críticos Nº 1; Lima-Perú, 1966. 

5. BALFOUR, Henry: "The friction drum"; EN: Joumal of Royal 
Anthropology lnstitute of Grain Britain and lreland. Vol. 
XXXVII; London, 1907. 

6. BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales"; Mundo Shuar. 
Sucúa-Ecuador; Ed. Centro de Documentación. Investi­
gación-Cultura Shuar (Serie C, proceso de elaboración de 
artesanías, Shuar Nº 7); imp. esp.; 1976. 

7. BORREGAN, Alfonso: "Crónicas de la Conquista del Perú"; 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas; Facul­
tad de Estudios Hispanoamericanos; serie 7°, Nº 3; Sevi­
lla-España, 1948. 

8. BORREGAN, Alfonso: "Crónica la Conquista del Perú"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas, serie 7°, Nº 3, 
Vol. 11; Madrid, 1947. 

9. CARVALHO-NETO, Paulo de: "Diccionario del Folclore Ecuato­
riano"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito­
Ecuador, 1964. 

243 



10. CASAS, Fray Bartolomé de las: "Apologética Historia"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas, Tomo 111; 
Madrid, 1958. 

11. CASAS, Fray Bartolomé de las: "Historia de las Indias"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas, Vol. 11; Ma­
drid, 1961. 

12. CASAS, Fray Bartolomé de las: "Apologética Historia"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas, Vol. 11; Ma­
drid, 1958. 

13. CASAS, Fray Bartolomé de las: "Apologética Historia"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. IV; Ma­
drid, 1958. 

14. CENSO DE LA GRAN COLOMBIA, 1825. 
15. CEDULA Real de Aranjuez del 31 de mayo de 1789. 
16. CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; Ed. Atlas; 

Vol.11, Tomo XXVI; EN: Biblioteca de Autores Españoles; 
Madrid, 1947. 

17. CIEZA DE LEON, Pedro de: EN: Jacinto Jijón y Caamaño "An­
tropología Prehispánica del Ecuador"; Ed. La Prensa Ca­
tólica; Quito, 1952. 

18. CLOSSON, Herman: "Musicale"; París, 1930. 
19. COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Estudios Etnomusicales"; 

EN: "Student Musicologist at Minnesota"; Ed. University 
of Minnesota College of Liberal Arts"; Departament of 
Music, Mineapolis, 1970-71; Vol. 4. 

20. COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Literatura Popular Afroe­
cuatoriana"; Colección Pendoneros, Nº 43; Ed. Galloca­
pitán; Otavalo-Ecuador, 1980. 

21. COBO, Bernabé: "Historia de las Indias; EN: Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1969. 

22. CONSTITUCIONES SINODALES, EN: Archivo de la Catedral de 
Lima. 

23. CORTAZAR, Raúl: "Los fenómenos folclóricos y su co_ntexto 
humano y cultural"; EN: Folclore Americana, Nº 18, 2ª 
época, (México-diciembre); México, 1974. 

24. CURTIN, Phillips: "The Athlantics Slave Trade: A Sensu". 
25. PEÑAHERRERA DE COSTALES, Piedad y Alfredo Costales Sa­

maniego: "El Quishiguar o el Arbol de Dios"; Serie Llac­
ta, Vol. XXIII, Tomo I; Ed. Talleres Gráficos Nacionales; 
Quito, 1966. 

244 



26. CHLADNI, Florencia: EN: Tirso de Olozábal: "Acústica Musical 
y Organología"; Ed. Ricordi Americana; Buenos Aires, 
1954. 

27. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA DE LA LENGUA: Ed. 
Talleres Tipográficos de la Editorial Espasa-Calpe; Ma­
drid, 1970. 

28. DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Verdadera historia de los suce­
sos de la conquista de la Nueva España"; EN: Biblioteca 
de Autores Españoles; Vol. 11, Tomo XXVI; Ed. Atlas; 
Madrid, 1947. 

29. EL NUEVO VIAJERO UNIVERSAL EN AMERICA: EN: "El Ecua­
dor visto por los extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; Quito, 1960. 

30. EXODO: "la Sagrada Biblia"; Biblioteca de Autores Cristia­
nos; Pontificia Universidad de Salamanca; Ed. Católica; 
Madrid, 1968. 

31. FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natu­
ral de las Indias"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; 
Ed. Atlas; Vol. V. Cap. XXII; Madrid, 1959. 

32. FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natu­
ral de las Indias; EN: Biblioteca de Autores Españoles; 
Ed. Atlas. Vol. I; Madrid, 1946. 

33. FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natu­
ral de las Indias"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; 
Ed. Atlas, Vol. 111; Cap. 111; Madrid, 1959. 

34. FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natu­
ral de las Indias"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; 
Ed. Atlas, Vol. IV; Madrid, 1959. 

35. FERRARIO, Julio: EN: "El Ecuador visto por los extranjeros"; 
Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; 
Quito, 1960. 

Ver pág. 313 
36 GONZALEZ SUAREZ, Federico: 11 Historia General de la Repú­

blica del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; 
Vol. I; Quito, 1969. 

37. GONZALEZ SUAREZ, Federico: 11 Historia General de la Repú­
blica del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; 
Vol. 11; Quito, 1970. 

38. GAMBOA, Sarmiento de: "Historia Indica"; EN: Biblioteca de 
Autores Españoles; Vol. IV; Ed. Atlas; Madrid, 1965. 

245 



39. GALLARDO MOSCOSO, Hernán: "Etnohistoria del tambor"; 
EN: Boletín Histórico del Estado Mayor Conjunto de las 
Fuerzas Armadas; Nº 7; Quito, 1978. 

40. GENESIS: "La Sagrada Biblia"; Biblioteca de Autores Cristia­
nos; Pontificia Universidad de Salamanca; Ed. Católica; 
Madrid, 1968. 

41. HASSAUREK, F.: "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; Qui­
to, 1960. 

42. HOOD, Mantle: "The Ethnomusicologist"; New York, 1971. 
43. JEREZ, Francisco de: "Verdadera relación de la conquista del 

Perú y provincias del Cuzco"; Ed. Atlas; EN: Biblioteca de 
Autores Españoles; Vol. 11; Tomo XXVI; Madrid, 1947. 

44. JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Antropología Prehispánica del 
Ecuador:'; Ed. La Prensa Católica; Quito, 1952. 

45. JIJON, Inés: "Museo de Instrumentos Musicales Pedro Tra­
versari"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1971. 

46. JUECES: "La Sagrada Biblia"; Biblioteca de Autores Cristia­
nos; Pontificia Universidad de Salamanca; Ed. Católica; 
Madrid, 1968. 

47. KAUFFMANN DOIG, Federico: "Manual de Arqueología Pe­
ruana"; Ed. Peisa; Lima, 1973. 

48. KERRET, René de: "Diario de viajes alrededor del mundo"; Ed. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana; Viajeros franceses; Qui­
to, 1959; original: 1852-1855. 

49. LARRAYA,Juan: "Literatura del Antiguo Egipto: El libro de los 
muertos"; Universidad de Barcelona; Ed. Zarco; México, 
1954. 

50. LEWIS; EN: Martínez Furé: "Diálogo Imaginario sobre el Fol­
clore"; artículo publicado en la "Gaceta de Cuba", Nº 
121; marzo, 1974. 

51. LOCATELLE DE PERGAMO, Ana María: "la música tribal, 
oriental y de las antiguas culturas mediterráneas"; Ed. 
Ricordi; Buenos Aires, 1981. 

52. MARULANDA: Octavio: "Folclore y Cultura General"; Ed. De­
partamento de Cali; Cali-Colombia, 1973. 

53. MARTINEZ FURE, Rogelio: "Diccionario de Sociología Marxis­
ta"; Colección 70; Ed. Grijalbo; México, s/f. 

54. MARTINEZ FURE, Rogelio: "Diálogo imaginario sobre el fol­
clore"; artículo publicado en "La Gaceta de Cuba", Nº 

246 



121, marzo de 1974; La Habana-Cuba, 1974. 
55. MENDIETA, Gerónimo de: "Historia Eclesiástica Indiana"; 

1965; publicada por J. García lcazbelceta; México, 1970; 
libro 11, Cap. XXV. 

56. METRAUX, Alfred: "Base para una nueva definición práctica 
del indio"; EN: América Indígena, Vol. V. Nº 2; México, 
1945. 

57. MINGUET, Charles: "Alezandre de Humboldt"; Máspero; Pa­
rís, 1969. 

58. MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas del Ecuador"; Ed. 
Fray Jodoco Ricke; Quito, 1949. 

59. MORENO, Segundo Luis: "Cotacachi y su comarca"; Ed. Don 
Bosco; Quito, 1966. 

60. MORENO, Segundo Luis: "Historia de la Música en el Ecua­
dor"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1978. 

61. MAHILLON, Víctor: "Catálogo del Museo de Instrumentos del 
Conservatorio de Bruselas"; Canti, 1912; Vol. IV. 

62. NUÑEZ CABEZA DE VACA, Alvear: "Naufragios de Aivear 
Núñez Cabeza de Vaca y relaciones de jornada que hizo 
en La Florida con el Adelantado Pánfilo Narváez"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Tomo XXII, 
Vol. I; Madrid, 1946. 

63. OLOZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organología"; Ed. 
Ricordi Americana; Buenos Aires, 1954. 

64. ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocuba­
na"; Ed. Cárdenas y Cía.; La Habana-Cuba, 1955; Vol. V. 

65. OVIEDO Y BAÑOS, José de: "Historia de la conquista y pobla­
ción de la provincia de Venezuela"; EN: Biblioteca de 
Autores Españoles; Ed. Atlas, Tomo CVII, Vol. 111; Madrid, 
1965. 

66. PARRA TOVAR, Andrés y Jesús Pinzón Urrea; "Rítmica y Me­
lódica del Folclore Chocoano"; Ed. Imprenta de la Uni­
versidad de Colombia; Bogotá, 1969. 

67. PELLIZARO, Siro M.; "Leyendas Shuar"; Ed. Don Bosco; 
Cuenca, s/f. 

68. PIÑA CHAN, Román: "Jaina"; Instituto Nacional de Antropo­
logía e Historia; Ed. Litoarte; México, 1968. 

69. POLGAR, Steven: "Biculturation of Mesquakie Teenage 
Boys"; American Anthropologist; New Series, 1960. 

70. RECIO, Bernardo: "El Ecuador visto por los extranjeros"; Co-

247 



lección mínima ecuatoriana; Ed. Casa de la Cultura Ecua­
toriana; Quito, 1750; reproducción 1959. 

71. REPHANN, Richard: "Catálogo de la colección de instrumen­
tos Musicales Pedro Traversari"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Quito, 1978. 

72. RODRIGUEZ SANDOVAL, Leonidas: "Vida económica, social 
del indio de la sierra ecuatoriana"; Washington, 1949. 

73. SACHS, Curt: "The history of musical instruments"; New 
York, 1940; s/o/d. 

74. SACHS, Curt: EN: Fernando Ortiz: "Los Instrumentos de la 
Música Afrocubana"; Ed. Cárdenas y Cía.; La Habana­
Cuba, 1955; Tomo V. 

75. SAL TOS, Augusto César: "En tierra de Bolívar: tradiciones, 
estampas y leyendas"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoria­
na; Quito, 1969. 

76. SAMUEL, l. de: "La Sagrada Biblia"; Biblioteca de Autores 
Cristianos; Pontificia Universidad de Salamanca; Ed. Ca­
tólica; Madrid, 1968. 

77. SALMOS, (David): "La Sagrada Biblia"; Biblioteca de Autores 
Cristianos; Pontificia Universidad de Salamanca; Ed. Ca­
tólica; Madrid, 1968. 

78. SURET-CANALE, Jean: "Afrique Noise"; Ed. Maspero; Ma­
drid, 1969. 

79. SEARS, Francis W. y Mark W. Zemansky: "Física General"; 
versión en castellano de Albino Yusta Almarza; Ed. Agui­
lar; Madrid, 1977. 

80. STEVENSON, W. O.: "El Ecuador visto por los extranjeros"; 
Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; 
Quito, 1960. 

81. TENORIO CUERO, Orlando: "Incertidumbre en el origen de la 
marimba"; Periódico de la Casa de la Cultura, Núcleo de 
Esmeraldas; Esmeraldas, 1977. 

82. GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los 
Incas"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 
Tomo 11; Madrid, 1963. 

83. GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los 
Incas"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 
Vol. 111; Madrid, 1960. 

84. GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los 
Incas"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 

248 



Tomo CXXXIII, Cap. V; Madrid, 1963. 
85. GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los 

Incas"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 
Vol. IV; Madrid, 1965. 

86. VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes y 
Criollos de la Argentina"; Ed. Centurión; Buenos Aires, 
1946. 

87. VEDIA, Enrique de: "Historiadores Primitivos de Indias"; EN: 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 
1946; Vol. l. 

88. VELASCO, Padre Juan de: 11 Historia Moderna del Reyno de 
Quito y Crónica de la provincia de la Compañía de Jesús 
del mismo Reyno"; Tomo I; 1550-1685; Vol. IX; publica­
ción dirigida por Raúl Reyes y Reyes, presidente del Insti­
tuto Ecuatoriano de Estudios del Amazonas y director de 
la Sección de Historia; Quito, 1940. 

89. WHITTEN, Norman y Nina Friedemann; "La Cultura Negra del 
Litoral Ecuatoriano y Colombiano: Un modelo de adapta­
ción étnica"; Instituto Colombiano de Antropología; Bo­
gotá, 1974. 

90. ZARATE, Agustín de: "Historia y Descubrimiento de la Con­
quista de la provincia del Perú y de las guerras y casos 
señalados en ella"; EN: Biblioteca de Autores Españoles; 
Tomo XXVI; Ed. Atlas; Madrid, 1947. 

91. ZELLER, Richard: "Instrumentos y Música de la Cultura Guan­
gala"; Publicaciones Arqueológicas; Ed. Cromos y Segu­
ra; Guayaquil-Ecuador, s/f. 

249 



CAPITULO QUINTO 

3. CORDONOFONOS 

Una o más cuerdas estiradas entre puntos fijos, se pone 
en vibración y producen el sonido. Son cordófonos simples 
cuando el resonador puede separarse del portacuerdas; y, 
cordófonos compuestos cuando la caja de resonancia es in­
separable del mástil portacuerdas. Las cuerdas vibran por 
punteo, fricción, golpe, etc. (Carlos Vega: "Los Instrumentos 
Musicales", 1946: 147). 

3.0. 

3.0.1. 

CORDOFONOS SIMPLES V COMPUESTOS 

HISTORIA 

"El arco musical, nos dice Jacques Chailley, tiene una 
existencia de 40.000 años y es la edad que los arqueólogos 
atribuyen a un fresco de la cueva de L'Ariege y es el testimo­
nio más antiguo que posee la historia musical" 1

• Wundt cree 
que de arco agresivo pasó a ser un instrumento melódico. "Es 
un hecho notable, añade, que la música, la más subjetiva de 

CHAILLEY, Jacques: "40.000 años de Música"; Primera edición, 1970; pág. 5. 

251 



las artes empezara con los instrumentos de cuerda que son 
los más efectivos en provocar subjetivos estados de ánimo, 
en los que permanece subjetivo el goce que obtiene el 
ejecutante" 2

• "La cuerda de arco se convierte en la cuerda de 
un instrumento musical. 

Sus tonos, sin embargo, no puede oírlos claramente 
sino el que lo toca. Toma un extremo del arco entre sus 
dientes y pone en vibración la cuerda con su dedo o con una 
uña de madera. La resonancia de los huesos de su cabeza 
producen un sonido cuyo tono puede variar cogiendo la cuer­
da por el centro o por algún otro punto, poniendo así en 
vibración sólo una parte de la cuerda; pero, prácticamente, 
ningún sonido es audible en el ambiente externo. Por otra 
parte, el sonido produce un efecto muy fuerte sobre el ejecu­
tante, siendo poderosamente trasmitido a través de los dien­
tes a las partes firmes del cráneo y alcanzando los nervios 
auditivos a través de un directo conducto óseo. Sin duda 
alguna, anota Wundt, lo que condujo al hombre primitivo a la 
invención de la cítara fue el sonido que oía en su continua 
experiencia de la guerra o de la caza cuando aplicaba una 
flecha a su arco. Sin duda, igualmente, fue el zumbido de su 
flecha, o quizá, el del pájaro volando, que la flecha imita, lo 
que lo condujo a reproducir dicho ruido de una manera 
similar" 3

• 

Esta opinión es la más lógica y la más seguida. Se cree 
que los cordófonos surgen cuando el hombre primitivo reco­
noce las vibraciones que produce la cuerda tensa de su arco 
de cacería o de su arco guerrero. Al soltar o disparar la flecha, 
las vibraciones mínimas se hacen presentes en el órgano 
auditivo del hombre cazador o guerrero. En ese mismo ins­
tante en que se dio cuenta de las vibraciones sonoras musica­
les surgió el arco musical. Sin embargo, Montandon, halla el 
origen de los cordófonos en el "arco idiocorde", formado de 

2 WUNDT, W.: "Elements of Folk Psichology"; Londres, 1926; pág. 28. 

3 WUNDT, W.: "Elements of Folk Psichology"; Londres, 1926; pág. 29. 

252 



un bambú de cuya corteza se separa una cuerda o una fibra 
que pulsándola se puede hacer sonora, es decir, asiéndola y 
apartándola tanto como su elasticidad permita de la línea de 
inercia, y soltándola de repente para que vuelva, vibrando, a 
su posición de quietud. 

Thurnwald cree que "la trompeta cazadora hecha con su 
tallo combado significa el descubrimiento de la elasticidad de 
la madera y ella precedió a la invención del arco como arma y 
más tarde, a la del arco musical" 4

• 

E.M. Von Hornbostel piensa que "los hombres primiti­
vos no conocieron ni los más simples instrumentos de 
cuerda" 5

• Este dato no se puede admitir. Los últimos descu­
brimientos arqueológicos refuerzan la existencia de los ins­
trumentos de cuerda primitivos, como el arco musical encon­
trado en la cueva de L'Ariege. Este dato suministrado por los 
arqueólogos se remonta a los 40.000 años de música, o sea a 
la era del paleolítico. Además, creemos y estamos convenci­
dos de la trayectoria de constantes en los hechos culturales. 
Esta constante se ha mantenido a través de la tradición y de 
su vigencia en las culturas primitivas, en las tribus y en las 
federaciones tribales hasta nuestros días. Este dato hecho 
vigencia lo hemos podido constataren las culturas Shuary / o 
Ashuar, como más adelante probaremos. 

Segundo Luis Moreno en su libro "Música y Danzas 
Autóctonas del Ecuador" suministra algunos datos sobre es­
te instrumento. Sin embargo, es de lamentar que no haya 
diagramado el instrumento y documentado el dato con una 
fotografía para que este venga reforzado con la información. 
El nos dice: "En el Ecuador no he hallado hasta hoy instru­
mento autóctono de cuerdas, aparte de uno sumamente pri­
mitivo en la provincia de lmbabura, que bien pudo ser consi­
derado como yo lo dije -el germen de la primera arpa que 

4 THURNWALD, Richard: "Econornics In Primitiva Cornrnunities"; Oxford, 1932; pág. 
298. 

5 HORNBOSTEL, E. M. Von: "The Ethnology of African Sound lnstrurnents"; Londres, 
1933; Vol. VI, Nº 2, pág. 134. 

253 



conoció el mundo del arte: el Arpa de arco, que en su princi­
pio no era otra cosa que una varilla de madera flexible que se 
mantenía arqueada por medio de una cuerda tensa de fibra, 
asegurada a los extremos de la varilla, como estaba el arco 
que conocí en lmbabura, que los indios denominábanlo PA­
RUNTSI: para ponerlo en función de arte lo tomaban con una 
mano y lo apoyaban a los dientes de la mandíbula inferior y 
tañían la cuerda con los dedos de la otra mano, al mismo 
tiempo que abrían y cerraban la boca y acomodaban los 
labios de la manera más adecuada a producir la nota requeri­
da, valiéndose de la cavidad bucal como de caja de resonan­
cia. En esta forma tocaban los indios, sus sanjuanitos y yara­
víes. Habían indios más diestros que con el dedo meñique de 
una mano iban modificando la extensión de la cuerda que la 
tañían con los otros dedos y entonces la boca no hacía más 
papel que el de caja resonadora" 6

• Este dato también se lo 
encuentra en: MORENO, Segundo luis: "Historia de la Músi­
ca en el Ecuador". Ed. CCE. Quito, 1972; pág. 85; y, de CAR­
VALHO-NETO, Paolo: "Diccionario de'I Folklore Ecuatoria­
no"; Ed. CCE; Quito, 1964; págs.: 332-339. 

En un fascículo de difusión cultural Shuar sobre instru­
mentos musicales, César Bianchi trae una nota de muy poca 
importancia sobre el arco musical de la cultura Shuar. Ella 
dice: "Tumank 1 o también Tsayantur; se trata de un carrizo 
templado con tripas de kuji 11

• Se toca teniendo en la boca una 
extremidad para modular el sonido de los labios, con la mano 
se va tocando la cuerda" 1

• 

6 MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco 
Ricke; Quito. 1949; págs.: 37-38. 

TUMANK o TSAYANTUR: "Arco musical monoheterocorde de la zona geocultural SHUAR 
y/ o ASHUAR, Oriente Ecuatoriano". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y 
Folklóricos, OEA: INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, 1975. 

11 KUJI: "Mono nocturno, come cogollo de palma o de otros árboles. Es animal comestible". 
Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-ECUADOR: 
IOA-CCE, 1975. 

7 BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales". Mundo Shuar. Sucúa, Ecuador. Ed. Centro 
de Documentación. Investigación Cultural Shuar (Serie C. Proceso de Elaboración de 
Artesanías Shuar, Nº 7), Imp. Esp. 1976; pág. 32. 

254 



Es inadmisible que, de parte de algunos etnomusicólo­
gos, se niegue la existencia del arco musical en América; y, 
¿qué decir de nuestro país? Hemos revisado las fuentes de 
"Cronistas y Viajeros del Ecuador", y ninguno de ellos ofrece 
un dato sobre este instrumento. No obstante, queremos pro­
bar que en América, por medio de su tradición y vigencia, 
existió el arco musical independientemente a la llegada de los 
africanos a América. No dudamos que, en algunas zonas, los 
africanos fueron portadores de este instrumento. Al respecto, 
Fernando Ortiz, en "los instrumentos de la música afrocuba­
na", habla extensamente sobre el arco musical.ª. 

Creemos además, que nada ha cambiado en la cultura 
Shuar, desde los primeros instantes de penetración hasta 
nuestros días. Por esta cultura han pasado conquistadores, 
misioneros y colonos. En 1534, Díaz de Pineda; en 1540, 
Rodrigo Núñez de Bonilla; en 1541, Pedro Vergara; en 1549, 
Pedro de Benavente; en 1557, Juan Salinas de loyola. Más 
tarde, en 1685, Mauricio Vaca de la Vega y el Padre Juan 
Lorenzo Lucero. Este último nos habla del rito de reducción 
de la Tsantza111

, 
9

• En los años subsiguientes se hicieron unos 
cuantos intentos de penetración, sin lograr ningún resultado. 

A los franciscanos, después de la expulsión de los jesui­
tas, les toca el gobierno y fundan las misiones orientales 
entre los años 1768 a 1800. 

En el Ecuador, los misioneros se reparten la zona orien­
tal entre jesuitas, salesianos, franciscanos y dominicos, por 
un decreto de 1888. 

El decreto del Congreso de la República del 7 de agosto 
de 1888, dice así: 

8 ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocubana". Vol. V, Editores Cárde­
nas y CIA., La Habana, 1955; págs.: 1-23. 

111 TSANTZA: "Fiesta guerrera. El alma del enemigo muere al ser cortada la cabeza. El 
guerrero ayuna. La cabeza es disecada por un proceso de cocción. La Tsantza la ponen 
en medio de la casa. Bailan, toman". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y 
Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

9 MORONI, Pablo S.I.: "Noticias auténticas del famoso río Marañón y Misión Apostólica 
de la Compañía de Jesús de la Providencia de Quito en los dilatados bosques de dicho 
río, 1738"; pág. 373. 

255 



"Art. 1°.-EI Poder Ejecutivo pedirá a la Santa Sede se 
digne erigir cuatro Vicarios en el territorio oriental de la Repú­
blica, que serán: 1° el de Napo; 2° el de Macas y Canelos; 3° el 
de Gualaquiza; y, 4° el de Zamora; implorando que los dos 
primeros sigan a cargo de la Compañía de Jesús y de la Orden 
de Predicadores, respectivamente; que el 3° sea entregado a 
los sacerdotes de la Sociedad Salesiana o a otro Instituto 
Religioso, y el 4° a los Misioneros Franciscanos. 

Siguen seis artículos más y firman los presidentes de las 
dos cámaras: Agustín Guerrero y Remigio Crespo Toral, con 
sus respectivos secretarios: Manuel María Pólit y José 
Banderas" 10

• León XIII accede a tal petición. 
A Zamora, los franciscanos hacen su primera entrada en 

1888 después de este Decreto; y, en 1897 abandonan la mi­
sión. Sin embargo, realizan algunos intentos de reingreso en 
diferentes oportunidades. En 1892 entran: Antonio Larrea, 
Francisco Solano y Antonio González; en 1902, Antonio Arge­
lich y Toribio lópez; en 1920, Antonio lsasi y Daniel de Santia­
go; en 1921, Antonio González y sus compañeros; en 1922, 
Antonio lsasi, Julián Bermúdez, Nicolás Pazmiño y otros; y, 
en 1923, se nombró al primer Administrador Apostólico en la 
persona del Padre lsasi; siguen después Juan González, en 
1933-1940; Pedro P. Oñate, en 1941-1949; Manuel Moncayo, 
en 1949-1959; Fernando Pozo, interino, 1959-1964; y, Monse­
ñor Mosquera, 1964-1980 hasta el momento 11. En todas estas 
incursiones, hasta su establecimiento definitivo, existen da­
tos sobre la cultura Shuar. Muchos de los escritos se encuen­
tran inéditos y otros datos han sido publicados en revistas de 
poca divulgación. 

La constante de la cultura Shuar ha permanecido inalte­
rable. Esto lo han comprobado el Padre lsasi en 1920 y en el 
mismo año, el Hno. Nicolás Pazmiño. Nosotros, por otro lado, 
hemos podido comprobar la vigencia de esta cultura a través 

1 o Decreto del Congreso de la República del Ecuador, sesión del Senado del 7 de agosto de 
1888. 

11 MORADILLO, Fr. Santiago: "El Vicariato de Zamora"; Ed. CCL., 1966; págs.: 3-125. 

256 



de nuestros informantes, los cuales pasan de 100 años. 
Los informantes: Luis Tsukanká, Dr. José Taisha, hijo 

del capitán Taisha, los Tendestz, los Nanchi, los Jitzman, los 
Ayuy y otros conocieron a los misioneros, los cuales com­
prueban la constante y nosotros constatamos la tradición y su 
vigencia. 

Luis Tsukanká tocó y construyó al arco musical Tumank 
para nuestro estudio. Este nos decía que "el arco musical 
siempre ha existido entre ellos" y que Etsa lo construyó'v. Los 
misioneros lo vieron y probablemente los conquistadores y 
colonos. 

Los Shuar, distinguen el Anentv y el Nampert v,. Estas 
canciones son alegóricas y cortas por su duración. Son canta­
das, acompañadas, o simplemente, tocadas por algunos de 
sus instrumentos, en nuestro caso por el Tumank. 

No sin razón admite lzikowitz que, el simple arco musi­
cal, entre los indios de América, antes de la llegada de Colón, 
ya existía entre ellos. LORD RAGLAN, refiriéndose a las civili­
zaciones precolombinas de América, dice: "Así como no co­
nocieron la rueda, la porcelana y el arado, tampoco tuvieron 
instrumentos de cuerda y arco" 12

• Esta afirmación nos parece 
apresurada y a priori. Lo primero no excluye lo segundo. 

En El Salvador se conoció el arco musical y le llamaron 
"GUIJOMPO" y "CARAMBA". En los llanos orientales colom­
bianos se toca aún la "TIMBIRIMBA" 13 de origen africano por 
su vocablo. 

IV TSUKANKA, Luis: Datos Cfr. Ficha Nº 1. Datos técnicos del Relevamiento de los Hechos 
Etnomusica les y Folklóricos. 

V ANENT: "Canción corta. Habla de amor, fidelidad. Usan los enamorados y, también, los 
shamanes para ponerse en comunicación con los seres supraterrenos". Relevamiento 
de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuaclor: IOA-CCE; 1975. 

VI NAMPERT: "Canción corta y alegórica. Hablan ele animales, plantas y personifican a la 
persona amada en ellos. Propio ele los enamorados. Usan, también, los shamanes". 
Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuaclor: IOA­
CCE; 1975. 

12 RAGLAN, Lord: "How Come Civilitations"; Londres, 1939; págs.: 25-55. 

13 PERDOMO ESCOBAR, José l.: "Esbozo Histórico sobre la Música Colombiana"; en 
Boletín "Am. de Música"; Bogotá, 1938; pág. 400. 

257 



Isabel Aretz de Ramón y Rivera, en su libro "Instrumen­
tos Musicales de Venezuela", explica que probablemente es 
precolombino y existe entre los motilones, los guajiros, los 
chakés y maquiritares 14

• Nos habla además sobre su técnica 
de construcción y ejecución así como también sobre la cons­
tante del instrumento. 

Se conoció en Perú, según datos proporcionados por 
Fernando Romero: "Stevenson nos da el único dato sobre el 
violín africano entre los pueblos negros del Perú" 16• En 1864, 
un inglés encontró un arco musical en Santiago de Cuba. Dice 
que "Es un arpa compuesta de un bambú arqueado con una 
cuerda única y tirante" 1ª. Entre los negros de Africa y sus 
descendientes en América, los arcos musicales han sido co­
munes. Existe este instrumento en las Antillas, Colombia, 
Brasil y en muchos grupos de descendencia africana, en los 
diferentes lugares de América. 

Sin embargo, en nuestras investigaciones en la costa 
ecuatoriana no hemos encontrado el arco musical de origen 
afro. Creemos que esa tradición por los medios de acultura­
ción, ha perdido la constante. 

Sin descartar la invención del arco musical africano y 
como área de dispersión en los descendientes de éstos en 
América; creemos que América también tuvo su propio arco 
musical. No podemos atribuir la exclusividad al pueblo africa­
no ya que al concederle, estaríamos cometiendo tamaña 
injusticia con América y, por ende, con las grandes culturas, 
con las tribus y con las confederaciones tribales acerca de la 
capacidad de creación de instrumentos musicales, como en 
este caso, el arco musical. Ecuador lo tuvo y lo tiene el arco 
musical llamado TUMANK o TSAYANTUR, en la cultura 

14 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela". Venezuela; Ed. Universidad de 
Oriente, 1967; págs.: 109-111. 

15 ROMERO, Fernando: "Instrumentos Musicales de la Costa-Zamba"; en: "Turismos"; 
Lima, 1939. Año XIV, Nº 137; pág. 27. 

16 GOODMAN, Walter: "The Pearl of the Antillas". Londres, 1867; pág. 138. 

258 



Shuar y/ o Ashuar por su vigencia y tradiciónv 11
; y, si damos 

crédito a la información que nos suministra Segundo Luis 
Moreno, lmbabura, tuvo el suyo propio llamado PARUNTSI. 

Siro Pellizzaro11
, hombre entregado al estudio de la Cul­

tura Shuar, en su folleto: "Técnicas y Estructuras Familiares 
de los Shuar", reafirma la constante del arco musical TU­
MANK en las regiones orientales ecuatorianas. El Padre lsasi, 
siendo Administrador Apostólico, en 1923 encontró el arco 
musical Tumank. Oñate en 1941 con Antonio Fernández en­
contraron el Tumank en la provincia de Zamora, Fray Nicolás 
Pazmiño y todos los misioneros que pasaron por la región 
oriental presenciaron la ejecución del Tumank. En las provin­
cias de Zamora Chinchipe, Morona Santiago y Pastaza, zona 
cultural Shuar, se encuentra vigente la constante del arco 
musical Tumank, así lo comprobamos en 1965, cuando entra­
mos a la provincia de Zamora Chinchipe y recorrimos Yanzat­
za, Kurint's o Curikaka, Gembuentza, el Condorazo y otras 
subculturas del Oriente ecuatoriano. En 1975, mediante un 
Convenio entre la OEA: INIDEF-ECUADOR: IOA-CCE, recorri­
mos las tres provincias y llegamos a la frontera con el Perú; 
en todas las zonas investigadas de la zona geocultural Shuar 
y Ashuar se pudo comprobar la constante y la vigencia del 
arco musical "Tumank" socializado, funcional, hasta nues­
tros días. Esto determina la existencia de este instrumento, 
pese a las incursiones de conquista que se dan hasta la actua­
lidad. 

3.0.2. HISTORIA Y PERSISTENCIAS 

El violín es un cordófono compuesto de frotación y de 
arco. Es posterior a los laúdes. Nació en el siglo XVI paralela­
mente a las violas de gamba, cuyo primer ejemplar era la 

VII SHUAR y/o ASHUAR: "Zona geocultural del Oriente ecuatoriano. Se encuentran fede-
rados. Es un micro grupo de la nación ecuatoriana". "Relevamiento de los Hechos 
Etnomusicales y Folklóricos". OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

17 PELLIZZARO, Siro: "Técnicas y Estructuras Familiares de los Shuar". Federación de 
Centros Shuar, junio 1973; pág. 47. 

259 



actual viola y se la denominó "viola de braccio" por su posi­
ción de ejecución en contraposición a las "violas de gamba", 
las cuales se apoyaban sobre las rodillas. 

La escuela constructora nació en Cremona y ésta desa­
pareció por las de Brescia. En el siglo XVII tuvo un privilegio 
duradero dentro de la música. 

El violín llegó a América y por ende al Ecuador por 
intermedio de los conquistadores, misioneros y colonizado­
res europeos. 

En Quito, 15551ª, en que fundan los franciscanos el pri­
mer colegio llamado "San Andrés" 19

, se enseñaba, en un 
principio, "a leer, a escribir y algunos artes y oficios mecáni­
cos: la música, sobre todo, fue enseñada por los frailes, para 
hacer con pompa y solemnidad las funciones del culto 
divino" 20

• Posteriormente, "se añadió la gramática latina y el 
ejercicio esmerado de la lengua quichua". En este colegio se 
educaban: "los hijos de los caciques y de los indios nobles, 
como también los niños pobres españoles" 21. 

Entre las artes se contaba: pintura, escultura-tallado­
Y música. Por música se entendía la enseñanza de solfeo, 
órgano, arpa, violín y otros. 

González Suárez, en su Historia General del Ecuador 
nos dice: "Los indios, en tiempo de su gentilidad, acostum­
braban celebrar con mucha pompa y solemnidad las fiestas 
de sus ídolos: fue muy conveniente celebrar, asimismo, con 
grande aparato las festividades del culto católico. Los indios 
eran un pueblo de niños y había necesidad de hablarles a la 
imaginación: para esto servía la música de varios instrumen­
tos de soplo y de cuerda y las melodías del canto sagrado" 22

• 

18 Archivos de documentos inéditos, San Francisco, Quito. 

19 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana. Quito, 1970. Tomo 11, Cap. 111; pág. 330. 

20 GONZALEZ SUAREZ, Federico: ldem (19); pág. 300. 

21 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana. Quito, 1970. Tomo 11, Cap. 111, pág. 331. 

22 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana. Quito, 1970; Tomo 11, Cap. 111, pág. 332. 

260 



Antes de la fundación del colegio San Andrés de Padres 
Franciscanos, 1550, el Primer Obispo de Quito, don Ganci 
Díaz Arias, trajo músicos españoles a la Catedral para que 
enseñaran violín, flauta, oboe, órgano, etc., a algunos indíge­
nas para el servicio del coro. Respecto a esto, González Suá­
rez relata: "El Primer Obispo de Quito fue muy esmerado en 
las cosas pertinentes al culto divino y procuró celebrar las 
funciones religiosas con cuanta magnificencia era posible en 
aquellos tiempos: gustaba mucho de que los divinos oficios 
se hicieran con buena música, y tanto empeño tuvo en tenerla 
buena, que en su tiempo, la de la Catedral de Quito era una de 
las mejores que había en las iglesias del Perú23

• 

Con esta iniciativa, las demás comunidades siguieron el 
ejemplo. Los jesuitas, nos cuenta el P. José Chantre y Herrera, 
desplegaron una labor musical en las misiones del 
Marañón 24. En el siglo XVIII, el P. lriarte llevó arpas y violines a 
las misiones para acompañar el canto del culto religioso. 

No es nuestro interés hacer historia de la música y 
organología de los instrumentos nobles en el Ecuador, pero sí 
nos preocupa: el origen, procedencia y dispersión de cada 
uno de ellos. Estos, por el proceso de folclorización y dinami­
zación, han llegado al alma del pueblo mestizo, macro grupo 
hispano-hablante; del indígena, macro grupo-quichua­
hablante; federación tribal, cultura shuar; y, de algunos mi­
cro grupos que conforman la nacionalidad ecuatoriana. Este 
instrumento y otros han utilizado en sus ritos religiosos y/ o 
festivos después de la dominación española, dando lugar a 
un sincretismo religioso-cultural. 

El violín ha sido utilizado a lo largo y ancho del Ecuador 
por los macro grupos mestizo-hispano-hablante e indígena 
quichua-hablante en sus ritos funerarios y festivos. Fue, ade­
más, de enorme satisfacción encontrarlo en las fiestas de San 

23 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana, Quito, 1969, Tomo 1, Cap. XI; pág. 1256. 

24 CHANTRE y HERRERA, José: "Historia de las Misiones de la Compañía de Jesús en el 
Marañón Español". Madrid-España; pág. 220. 

261 



Juan, formando un grupo muy singular: violín y arpa, en el 
cantón Cotacachi, parroquia de lmantagv111

• 

Con estos antecedentes históricos y con nuestras com­
probaciones de vigencia, no queda otra alternativa que afir­
mary rqtificar el origen de este instrumento: fue traído por los 
misioneros y por los conquistadores europeos. los misione­
ros enseñaron a los mestizos y éstos captaron y adoptaron a 
sus técnicas de construcción, ejecución y sistemas musica­
les; y, además, utilizaron en sus ritos y festividades locales. 

Con la intromisión de este instrumento, el grupo indíge­
na, debió haber sufrido un profundo choque cultural. Ellos, 
poseedores del arco musical, creían que el placer estético era 
personal, individual, se torna colectivo y social. Sin embargo, 
lo reconocieron por sus mayores posibilidades sonoras, lo 
adoptaron y lo hicieron suyo. 

3.0.3. GUITARRA, REQUINTO V BANDOLIN 

la "guitarra" es un cordófono, compuesto de laúdes, de 
mango, de cuello y de caja o guitarra de cuello. Se compone 
de una caja de madera, con un oído circular en el centro de la 
tapa armónica, un mástil o brazo con trastes, seis clavijas en 
el clavijero. Se pulsa con los dedos de la mano derecha o con 
una vitela o uñero y con los dedos de la izquierda se pisan las 
cuerdas. El material de la gitarra es madera de cedro, pino u 
otras. 

El "requinto" es un cordófono, compuesto de laúdes, de 
mango, de cuello y de caja o guitarra de cuello. Es semejante 
a la guitarra. Se compone de una caja de madera, con un oído 
circular en el centro de la tapa armónica, un mástil o brazo con 
trastes, seis clavijas en el clavijero. Se pulsa con los dedos de 
la mano derecha mediante una vitela o uñero. El material del 
requinto es madera de cedro, nogal, pino y otros materiales 
adicionales para su terminación. 

VIII Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-ECUADOR: IOA-
CCE. 29 de junio de 1975. Comprobación de datos: IOA, 29 de junio de 1976 y 1977. 

262 



El "bandolín" es un cordófono, compuesto de laúdes, 
de mango, de cuello y de caja o guitarra de cuello. Su tamaño 
es menor que el requinto y es semejante en su estructura a la 
guitar.ra. Se compone de una caja de madera, con un oído 
circular en el-centro de la tapa armónica, un mástil o brazo con 
trastes, quince clavijas en el clavijero, repartidas en cinco 
órdenes de tres cada una. 

El colorido sonoro de cada uno de estos instrumentos 
difiere por su tamaño y extensión de las cuerdas, como tam­
bién por el grosor de las mis_mas. 

Los poseedores de estos instrumentos son los macro 
grupo mestizo-hispano-hablante y el quichua hablante. Estos 
instrumentos forman un solo conjunto armónico y melódico, 
que han originado las ya famosas "estudiantinas" que en casi 
todas las capitales de provincias y aun en los pueblos más 
pequeños han dinamizado y socializado estos instrumentos 
formando grupos orquestales, a los cuales se han añadido las 
maracas, el triángulo y en alguna ocasión el bajo, flauta y 
violín. En la provincia de lmbabura, desde tiempos muy anti­
guos, han sido conocidas las estudiantinas tanto para las 
fiestas sociales como religiosas. 

Los "sumerios" conocieron hacia fines de la edad de 
piedra, el arpa de cinco y seis cuerdas y posiblemente los 
laúdes. A ellos se atribuye la estrecha relación existente entre 
la teoría de los números astronómico-astrológicos y la musi­
cal, cuya concepción cosmológica determinó por mucho 
tiempo el concepto científico del mundo. Con la llegada de los 
"caldeos", hacia mediados del segundo milenio a. d. C., se 
encuentran otras pruebas de un importante cultivo de la mú­
sica. Los herederos de esta cultura musical, en fin, fueron los 
"persas" en cuyos monumentos plásticos se puede notar una 
extraordinaria riqueza del instrumental. Pero donde se difun­
dieron las más diversas influencias de aquellas culturas fue 
en "Egipto". De los relieves de la época de esplendor del 
Segundo Imperio se puede deducir un predominio de arpas, 
flautas traveseras, mientras que más tarde, evidentemente 
después de la conquista de Siria por los faraones de la dinas-

263 



tía XVIII y XIX, aparecen los laúdes, oboes y tambores. La 
música egipcia se hallaba esencialmente al servicio del culto 
a los muertos y a los dioses. 

El origen de la guitarra, entre otros documentos, se 
adjudica a los Caldeos por influencia de su prístino origen; de 
aquí pasó a Persia y Arabia y luego se difundió por toda 
Europa, estableciéndose en España bajo la dominación Ara­
be; también existe la creencia de que la guitarra, laúdes, fue 
creada por los Asirios y Griegos por influencia de la cítara 
romana; sin embargo, este problema no se encuentra tan 
dilucidado por las variadas adjudicaciones en su creación. En 
el siglo XV a. d. C., se encontró en un mural en la sepultura de 
Tebas a unas tocadoras de oboe, laúd y arpa. Este dato nos 
hace pensar que ya en ese tiempo existía el instrumento de 
nuestro interés. 

Los fenómenos culturales tienen su origen y por el pro­
ceso de socialización y dinamización, de individuales que 
son, van adaptándose y reinterpretándose por la sociedad, 
dejando de ser personales para convertirse en patrimonio 
colectivo; por consiguiente, es producto de un proceso histó­
rico, formativo y transformador. El hecho es asimilado colec­
tivamente y llega a popularizarse, readaptado por el grupo 
que lo hace suyo, el cual lo incorpora con sus propias caracte­
rísticas o van innovándose de acuerdo a su medio ambiente y 
a sus necesidades, como el caso de los instrumentos de 
cuerda que estamos tratando. Al creador se desconoce y al 
partador se lo identifica mediante documentos u oralmente. 

Si bien es cierto que las grandes culturas conocieron 
estos instrumentos, como: los "sumerios", "caldeos", "per­
sas", "egipcios', "árabes", etc., este proceso se debe a la 
difusión de los fenómenos culturales, pues si una cultura 
puede pasar a otra región como resultado de la migración de 
sus portadores, un grupo étnico no adopta prácticamente 
nunca la cultura de otro sin introducir en ella profundos cam­
bios y sin haber sometido a selección sus características 
principales. La captación de un elemento de cultura depende 
no sólo de su utilidad para quienes lo aceptan, sino más aún 

264 



de que pueda o no integrarse dentro de la cultura que lo 
recibe. La adopción de instrumentos y técnicas más perfectos 
y de ideas complejas presupone un nivel socio-cultural eleva­
do en el grupo que los adopta. Este proceso de difusión debió 
darse en cada una de las grandes culturas hasta llegar a las 
nuestras, las cuales, después de un largo período de adapta­
ción lo hicieron suyo y se adjudicaron como propio. Este 
aspecto lo probaremos en el transcurso del presente trabajo. 

La selección negativa, es decir, la no adopción de ciertos 
elementos culturales, puede deberse a su incompatibilidad 
con costumbres firmemente arraigadas de "derecho consue­
tudinario", con la estructura social existente o con las creen­
cias y prácticas religiosas. El simple hábito y el apego al modo 
tradicional de hacer las cosas pueden constituir una fuerte 
barrera contra las innovaciones. Sin embargo, en muchos 
casos no resulta fácil descubrir por qué una cosa se adopta y 
otra no. En ocasiones "los elementos culturales se difunden 
de manera irregular e imprevisible" 26

• 

Cuantos más sean los elementos que un pueblo haya 
aceptado de otro, tanto más difícil será que acepte otros. 
Elementos que al principio fueron rechazados pueden ser 
adoptados, porque ya no son incompatibles con los de la 
cultura que los recibe, al haber sido ésta modificada. Muchas 
veces, la difusión de un solo elemento cultural puede tener 
profundas consecuencias. 

Los elementos tomados de otra cultura suelen sufrir 
algún cambio o adaptación. Basta recordar las innumerables 
variaciones que se observan de unas culturas a otras en las 
diferentes técnicas de construcción o de ejecución. 

La clase de elementos que pasan de un pueblo a otro 
depende en gran manera de los agentes de difusión, tanto de 
los trasmisores como de los receptores. Se adoptarán dife­
rentes cosas según se trate de los agentes de difusión: curan­
deros, artesanos, músicos y todos los demás que contemplan 
la "tradición oral". 

25 DIXON, Roland: "The Building of Cultures"; New York, 1928, pág. 120. 

265 



La difusión puede ser también el resultado de una ac­
ción deliberadamente emprendida por el donante. Tal es el 
caso, por ejemplo, de los misioneros de cualquier religión y 
de los fundadores y promotores de cultos y movimientos 
nativistas. 

Los conquistadores, en nuestro caso, y las potencias 
coloniales promovieron, y aun impusieron, la adopción de 
sus leyes, costumbres y técnicas. Con todo, inclusive en esos 
casos la difusión fue a menudo recíproca. Si los conquistado­
res eran relativamente pocos en número y si la cultura de los 
conquistados era superior a la de aquellos, la corriente de 
difusión se invertía: los conquistadores eran asimilados por 
los conquistados, perdiendo su propia lengua e incluso su 
identidad étnica, como les ocurrió a los longobardos en Italia. 
Este problema no sucedió en América, ya que los conquista­
dores eran numerosos y en el transcurso del tiempo impusie­
ron sus leyes, costumbres, tradiciones, etc., dándose un sin­
cretismo cultural y una adaptación de ciertos valores cultura­
les extraños que más tarde fueron adaptados y readaptados 
según el medio ecológico en que fueron transplantados. De 
aquí surge un interrogante ¿cuáles y en qué medida fueron 
insertados estos valores dentro de la cultura quichua­
hablante? El problema es histórico y de proceso de adapta­
ción a las nuevas normas de costumbre y de derecho consue­
tudinario. 

La difusión ha desempeñado siempre una función cata­
lizadora en el desarrollo socio-cultural. "El desarrollo relati­
vamente rápido de la cultura humana se ha debido a la habili­
dad de todas las sociedades para tomar elementos de otras 
culturas e incorporarlos a la suya propia" 26

• Estos mismos 
criterios sostienen distinguidos folclorólogos (Lara, 1978; 
págs.: 21-48 y Martínez Furé, 1974: págs.: 1-22). 

la difusión de los bienes culturales llegó al Ecuador me­
diante los conquistadores, misioneros y doctrineros. A este 

26 LINTON, Ralph; "The study of man: an introduction", New York: Appleton, 1936, pág. 
324. 

266 



respecto Bernal Díaz del Castillo en su "Conquista de Nueva 
España", refiere: "y pasó un Porras, muy bermejo y gran 
cantor, murió en poder de indios; e pasó un Ortiz, gran tañe­
dor de, vigüela 21

, y enseñaba a danzar, y vino un su compañe­
ro que se decía Bartolomé García, fue minero en la Isla de 
Cuba; este Ortiz y el Bartolomé García pasaron el mejor caba­
llo de todos los que pasaron en nuestra compañía, el cual 
caballo les tomó Cortés o se lo pagó, murieron entrambos 
compañeros en poder de indios" 28

. 

Ei dato traído por Bernal Díaz del Castillo es de gran 
significación. La obra "Conquista de Nueva España" perma­
neció inédita casi un siglo; fue terminada en dos tomos en 
1552 y publicada en 1632. En el volumen 11, pág. 306 de 
reedición; en la Colección de Autores Españoles; Madrid, 
1947, se encuentra: "Ortiz gran tañedor de vigüela". La vigüe­
la o vihuela es sinónimo de guitarra. Si la obra fue escrita en 
1552 debemos entender que este instrumento ya se encontra­
ba en uso aquí en América y por ende en el Ecuador. La 
difusión de la guitarra llamada vihuela o vigüela es de España 
a América; además, el dato de la constancia, uso y función de 
este instrumento es anterior a la fundación de la "Escuela San 
Andrés" fundada por Francisco Morales en 15552ª. 

En este colegio, afirma el P. Diego de Córdova Salinas, 
"enseñaban los religiosos a los indios no sólo la doctrina 
cristiana, sino también a leer y escribir, y los oficios necesa­
rios en una República, albañiles, carpinteros, sastres, herre­
ros, zapateros, pintores, cantores, tañedores y demás ofi­
cios ... También cuidaban los religiosos en este colegio de los 
hijos de los españoles enseñándoles a leer, escribir, la gramá-

27 DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Conquista de Nueva España"; Publicado en 1852; Ma­
drid, España. Reeditado en "Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1947; 
Vol. 11, pág. 306. 

28 DICCIONA-RIO DE LA LENGUA ESPAÑOLA; Décima novena edición; Madrid, 1970: 
VIGUELA: Del m.or. que viola., Guitarra y la persona que toca este instrumento. En 
nuestro medio se escribe vihuela con g en lugar de la h. 

29 COMPTE, Francisco María: "Varones Ilustres"; Ed. Imprenta del Clero; Quito, 1885; Vol. 
I, pág. 29. 

267 



tica y todas buenas costurnbres" 30
• 

La guitarra, según el dato de Córdova Salinas, podernos 
colegir que este instrumento fue introducido a España por los 
árabes y desde allí, corno queda expresado líneas arriba, se 
difundió a toda Europa. La forma de su caja de resonancia es 
característica, y su número de cuerdas en un comienzo fue de 
cuatro. En 1570, Vicente Espinel, maestro de capilla, le añadió 
la quinta orden y luego se aumentaron las cuerdas hasta seis. 

En los instrumentos citados por el Arcipreste de Hita se 
encuentran dos tipos de guitarra de cuatro cuerdas: "la guita­
rra morisca" y la guitarra "latina o ladina". El cuatro, instru­
mento venezolano, suponernos era la guitarra latina, de cua­
tro cuerdas, cuyo uso era relegado al "pueblo bajo" se tañía 
rasgueando, según lo afirma Felipe Pedrel en su obra: "Em­
porio Científico Histórico de Organografía Musical Antigua 
Española", publicada en Barcelona, España, en 1901. Pode­
mos suponer que la amplia difusión de la guitarra de cuatro 
cuerdas se radicó, por el proceso de dinamización, en Vene­
zuela. 

La guitarra y otros instrumentos con caja de resonancia 
tipo guitarra, los cuales suponernos son formas arcaicas de la 
misma, tales como el cinco "requinto", el cinco y medio, el 
seis y el tiple, se encuentran en uso en algunas regiones de 
Venezuela, como hemos podido observar en nuestras investi­
gaciones en los estados de Lara, Anzoátegui y en los llanos 
venezolanos. 

Otros instrumentos de cuerda provienen del laúd, cuyo 
primitivo centro de fabricación fue el Irán, desde donde se 
difundió en varias direcciones. Aparecen en el Cercano Orien­
te Islámico y es denominado con su clásico nombre árabe:" 
'ud o al-'ud". Este dato pudimos comprobar en la ciudad de 
Tashkent. El laúd de mango largo también fue un instrumento 
muy importante en Egipto y aparece representado en pintu­
ras murales de la época faraónica, como lo anotamos ya. 

30 ,CORDOVA SALINAS, Diego de: En "Varones Ilustres", Op. Cit., págs.: 31-32. 

268 



Instrumentos de tipo laúd de mango corto, aparecen 
representados en miniaturas españolas de los siglos X y XL 
Desde allí se difundió a otras regiones de Europa y posterior­
mente a América. Según Sachs, fue en Andalucía que se 
cambió la forma de la caja de resonancia y se cortó el mango. 

El número original de cuerdas del instrumento era cua­
tro. Simbolizaban los cuatro elementos, las fases de la luna, 
los puntos cardinales, las semanas del mes, las estaciones del 
año y los cuatro humores. Las cuerdas eran colocadas senci­
llas -órdenes simples- o en pares -órdenes dobles-. Se 
tañían con las manos desnudas o con plectro, dispositivo que 
se emplea para puntear las cuerdas y que en un comienzo era 
fabricado con cañón de plumas de ave. 

Los españoles del siglo XIV denominaron "guitarra mo­
risca" al instrumento que hoy en día conocemos como "ban­
dolín, mandolina o mandolín" 31

• 

El dato de Bernal Díaz del Castillo en su obra: "Conquis­
ta de Nueva España", tiene importancia por el origen y dis­
persión de esta familia de instrumentos que se han asentado 
y se han difundido gracias a la dinamización de los hechos 
culturales. Los conquistadores trajeron toda su cultura y la 
transmitieron a los indios de estas tierras; y les enseñaron 
canciones netamente suyas, como los cantos de Juan Ruiz de 
su "Libro de buen amor" y su poema "Los Clérigos y Don 
Juan": 

"Recibenle los árboles conrramos é con flores 
de deviersas maneras, de fermosas colores, 
rrescíbenles los ames é dueñas con amores: 
con muchos instrumentos salen los atabores. 

Ally sale gritando la guitarra morisca 
De las voces agudas, de los puntos arisca 

31 BERMUDEZ, María Elena: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Consejo Nacional 
de la Cultura (CONAC), Ministerio de la Secretaría de la Presidencia: Museo Nacional 
del Folclore; slold. 

269 



El corpudo alaut, que tyen'punto a la trisca 
La guitarra ladina con esto se aprisca . 

... Gayta é axabeba, el finchado algodón; 
Cinfonía é baldosa en esta fiesta son. 
El francés sdrecillo con éstos se compón, 
la neciacha vandurria aquí pone su son"32• 

Todas estas canciones persisten en nuestras culturas 
como un recuerdo de aquellos tiempos de conquista y de los 
evangelizadores que trajeron su cultura y más que eso, traje­
ron músicos para que enseñaran a los indios el canto e instru­
mentos. El instrumento de más fácil aprendizaje fue la guita­
rra y todos los de la familia de los cordófonos, como abajo 
describiremos. 

Retomando el dato de Bernal Díaz del Castillo al decir: 
" ... e pasó un Ortiz, gran tañedor de vigüela" 33

, advierte que ya 
en ese tiempo, en estas tierras se tocaba el instrumento a la 
usanza española. Desde la época de la conquista hasta que 
llegan los viajeros al Ecuador, los instrumentos de cuerda, 
como: la guitarra, el bandolín y el requinto pasan a poder del 
pueblo y es él quien se hace el poseedor y dueño de estos 
instrumentos, mientras las clases nobles destierran la guita­
rra y en sus casas se escucha el piano y el arpa. 

Alejandro Holinski en su obra: "Viñetas del Ecuador en 
1851", en "El Ecuador visto por los Extranjeros", refiere: "El 
extranjero no está sujeto a visitas ceremoniosas ni a horas 
fijas. Se presenta cuando quiere; no es con menor agrado si 
acude todos los días. Las tertulias, reuniones en que se baila 
al son del clavicordio, por lo común son improvisadas. El día 
del onomástico de algún miembro de familia, las tertulias se 
animan extraordinariamente. No hay verdaderos bailes de 

32 RUIZ, Juan: "libro del Buen Amor"; S. XVI. Madrid, España, págs.: 26-27. 

33 Op. Cit., nota 27. 

270 



gala más que en las grandes ocasiones, como la llegada de un 
buque de guerra. Entonces las damas envían sus tarjetas al 
capitán y a los oficiales; después del primer contacto, se 
organiza un baile en una sala o bien a bordo de la nave. Por lo 
común esta cortés invitación es mutua. El recuerdo de esas 
noches brillantes queda grabado en la memoria de las guaya­
quileñas y muchas de ellas marcan la época de su feliz exis­
tencia por la llegada de los navíos de guerra. El placer y el 
amor se confunden de tal suerte en los trópicos, que no sería 
fácil decidir si se trata de una cronología del corazón o de los 
sentidos. ¡Corazón y sentidos! ¿Cómo distinguirlos en la 
mayoría de los casos? 

La guitarra, símbolo de la vieja galantería española, ha 
sido olvidada en los círculos de moda. Todas las casas un 
poco elegantes tienen un piano. Es admirable ver cómo mu­
chas jóvenes tocan tan bien el piano, conociendo que, a falta 
de un profesor se transmiten unas a otras un saber rudimen­
tario adquirido en algún viaje al Perú". 

Es admirable poder constatar con documentos la dina­
mia de los fenómenos culturales. Bernal Díaz del Castillo, nos 
dice que en ese tiempo se tocaba la vigüela y al pasar el 
tiempo, mediante procesos históricos y por la división de 
clases, se usa ya no la guitarra sino el piano; sin embargo, la 
guitarra queda en el estrato bajo de la sociedad y en el medio 
o sea en el pueblo. De aquí se desprende que los fenómenos 
culturales son la expresión de un hecho asimilado colectiva­
mente, no obstante, el hecho folclórico no es aceptado mecá­
nicamente ni imitado sin ningún cambio sustancial. El hecho 
folclórico es reinterpretado, readaptado por el grupo social 
que lo hace suyo, el cual le incorpora sus propias característi­
cas. Lo que quiere decir que sufre un proceso de constantes 
adaptaciones, de acuerdo a las transformaciones generales 
de la estructura socio-económica. En la cita traída se cumple 
esta ley y depende de las condiciones sociales y económicas 
como en el ejemplo de Guayaquil; sin embargo, esto no 
quiere decir que la guitarra y demás instrumentos de esta 
familia son abandonados sino que tienen una función condi-

271 



cionada a las clases sociales que les ponen en uso y función. 
Es más, en este mismo tiempo, la guitarra y demás instru­
mentos cumplieron una función en las clases menos favoreci­
das social y económicamente; de aquí arrancan los tríos, los 
dúos y principalmente las concertinas. 

En otra parte, el autor de "Viñetas del Ecuador en 1851 ", 
anota: "Las danzas nativas han seguido a la guitarra en su 
proscripción. La polca, el vals, la cuadrilla, reemplaza al pi­
cante amor fino y al voluptuoso alza que te han visto. La 
última de estas danzas, antaño muy de moda, se ejecuta con 
un pañuelo en la mano y con acompañamiento de palabras 
cantadas. Si el viajero desea encontrar a esta proscrita, her­
mana de la zamacueca de Lima y de la sopuimba de La 
Habana, tiene que buscarla en el círculo libre y nada aristocrá­
tico donde reinan las huríes color de huevo de avestruz" 3•, 

Los bailes y los instrumentos musicales fueron pros­
criptos por la nueva burguesía y por la aristocracia guayaqui­
leña. El pueblo mantenía sus costumbres y sus tradiciones y 
aún ahora encontramos estas unidades en el pueblo ecuato­
riano; lo que significa que, a pesar de la relegación de la clase 
alta, el pueblo lo ha mantenido hasta el momento. 

Un hecho folclórico pasa a integrar la herencia social 
que los miembros de una generación transmiten a otra. Asi­
mismo, estos hechos tienen un tiempo histórico incorporado 
que los hace hundirse en el pasado, pero viven en el presente 
con toda vigencia como el caso del "alza que te han visto", del 
"Amor fino", etc.; la primera unidad, de vigencia en el macro 
grupo mestizo hispano-hablante; y la segunda, en el micro 
grupo afroecuatoriano. 

Hassaurek, en su estudio: "Un Diplomático Yanqui en el 
Ecuador", en el capítulo: "Una fiesta de negros del Chota", 
relata el proceso dinámico de los instrumentos musicales, de 
sus bailes y entre ellos el "Alza .que te han visto", al respecto 
anota "Cuando estuve en Chama na 1, el hospitalario propieta-

34 HOLINSKI, Alejandro: "Viñetas del Ecuador en 1851"; en "Biblioteca Ecuatoriana Míni­
ma"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960; págs.: 316-317. 

272 



rio de la hacienda me ofreció el espectáculo de un baile de 
negros llamado bundi, que resultó en extremo interesante. 
Los negros de la hacienda, hombres, mujeres y niños, se 
reunieron en el vestíbulo trayendo consigo dos característi­
cos instrumentos musicales, la bomba y el alfandoque. El 
primero viene a ser un tambor. Es una especie de barril en 
uno de cuyos lados se ha templado una piel; para tocarlo no 
se usan bolillos, sino los dedos o los puños, y así se da el 
compás a los cantores. El alfandoque es una caña hueca 
dentro de la cual se pone una cierta cantidad de perdigones, 
guisantes o piedrecillas, y cuyas aberturas se tapan con algo­
dón o con un trozo de trapo .... Hubo una danza especialmente 
divertida, que era la representación pantomímica de la corri­
da de toros. El paso era el del alza que te han visto, pero 
mucho más rápido. El varón sin perder el compás ni marrar 
un paso, esquiva el ataque. Ay de la pareja que no sea sufi­
cientemente ágil para evitar el golpe; caería al suelo por la 
fuerza de la embestida" 35

• 

En investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropo­
logía se ha constatado una introducción de los instrumentos 
de cuerda llamados cordófonos, como son: requinto, guita­
rra, maracas y los instrumentos anotados por Hassaurek 
(Hassaurek, 1861-1865: págs.: 348-354). No creemos que los 
instrumentos cordófonos aún no hayan llegado al micro gru­
po afroecuatoriano para entonces. Es posible que en la ha­
cienda de Chamanal, en esos momentos, no hayan tenido la 
guitarra y el requinto; ya que según datos verificados in sítu 
hemos podido determinar que estos instrumentos ya usaban 
los negros de la región; este dato nos ha dado la señora 
Mariana Aguas de 101 años, edad que más o menos coincide 
con la llegada de Hassaurek a la zona. El relato, además, se 
remonta a sus abuelos que habían sido trabajadores de la 
hacienda del Chamanal. La informante decía: "En las fiestas 

35 HASSAUREK, F.: "Un diplomático yanqui en el Ecuador"; New York, 1868; en "El 
Ecuador visto por los extranjeros", en Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960; págs.: 348-354. 

273 



de la hacienda hacían corridas de toros y muchos bailes que 
son diferentes a los actuales; los instrumentos eran la guita­
rra, la bomba, el alfandoque y las maracas y en algunas 
ocasiones tocaban las hojas de naranjo" 1x. 

En confirmación de datos hemos encontrado en todas 
las subculturas del valle del Chota, la función y uso del instru­
mento de nuestro interés (la guitarra y el requinto), Cfr., 
documentos del Departamento de Etnomusicología y Litera­
tura Oral del Instituto Otavaleño de Antropología. Es posible 
que en esa fiesta a la cual fue invitado por el dueño de la 
hacienda haya faltado la guitarra y lógicamente Hassaurek 
recogió el dato como lo había verificado. Nosotros hemos 
encontrado grupos que cantan al son de estos instrumentos y 
no falta, aun en la más miserable choza, la guitarra y el 
requinto para acompañar el canto en sus fiestas de carácter 
social. 

W. B. Stevenson, en "El Ecuador visto por los extranje­
ros", trae una nota de mucha significación en su obra: 
"Guayaquil en 1808". Este dato determina el uso de la guita­
rra en esa época, situación que demuestra que el instrumento 
se encontraba en uso y función en las clases populares. El 
autor refiere: "Los guayaquileños tienen distracciones favori­
tas, como son: las corridas de los toros, los paseos en balsas y 
el baile; por este último, todas las clases sociales parecen 
sentir especial predilección y al anochecer puede oírse casi en 
cada esquina el arpa, la guitarra y el violín; contrariamente a 
lo que se podría esperar de un país situado en los trópicos, 
éste se inclina hacia la danza escocesa (reel), el vals y la 
contradanza más que a ningún baile" 36

• Este dato circunstan­
cial demuestra la inclinación por la música que en aquel 
entonces se encontraba muy de moda y había invadido los 
países que pertenecían a la colonia española; sin embargo, el 

IX Mariana Aguas; Estación Carchi; Confirmación de datos del IOA: 1976-1980. 

36 STEVENSON, W. B.: "Guayaquil en 1808", en "El Ecuador visto por los extranjeros"; 
Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960; págs.: 
206-207. 

274 



autor está relatando de la élite y nada dice del pueblo y de sus 
costumbres propias de la clase popular. Por la cita anotada 
podemos determinar que ya en esa época estaban determi­
nadas !_as clases sociales: la aristocracia, la clase media y la 
clase baja que desempeñaba trabajos, en su mayoría, como 
esclavos, amas de casa y otros oficios; esto, sin olvidar las 
dos clases también poderosas: el clero y los militares. 

El mismo autor, en el capítulo: "Cómo se declaró libre", 
anota el siguiente dato: "Distracciones favoritas de los nati­
vos es el baile; muchos de estos bailes son muy agradables; 
en general imitan la bolera (el bolero) español. En la mujer de 
sociedad están de moda los minuetes, y comienzan a adap­
tarse la contradanza, el animado baile escocés, etc. Particular­
mente los mestizos gustan de la música, y la colina denomi­
nada Panecillo, en verano, es al anochecer lugar de reunión 
de 40 ó 50 jóvenes que tocan pífanos, guitarras y arpas hasta 
media noche. Nada más dulce que algunos de sus tristes, o 
aires melancólicos, tocados al caer la tarde, cuando un buen 
número de personas se sientan en sus balcones a escuchar 
las melodías que llegan en alas de la brisa vespertina. Des­
pués recorrerán las calles dando serenatas bajo los balcones 
de familias distinguidas, hasta el amanecer del nuvo día" 37

• 

En la nota citada se estratifican las clases sociales de 
aquel tiempo en: artistocracia, mestizos, indígenas; sobreen­
tendiéndose la clase alta, la media y la baja. Martínez Furé 
anota con mucha razón que "en manos burguesas, el folklore 
se convierte en algo exótico, pintoresco, en una forma menor 
de cultura digna de exhibirse en festivales o espectáculos 
para turistas ociosos, pero segregada de las grandes corrien­
tes de la civilización contemporánea. Es curiosidad de museo, 
complemento recreático, fósil típico, perteneciente a una in­
fraestructura incapaz de alcanzar la llamada universalidad de 
las grandes manifestaciones del arte burgués. Mientras, los 

37 STEVENSON, W. B.: En el capítulo: "Cómo se declaró libre"; Biblioteca Ecuatoriana 
Mínima; "El Ecuador visto por los extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; 
Quito, 1960; pág. 232. 

275 



grupos que conservan esas formas de la cultura popular 
tradicional viven marginados en esta sociedad clasista vícti­
ma de todo tipo de explotación e impedidos de participar en 
sus progresos técnicos y científicos". Siguiendo el mismo 
punto de vista, el cubano Martínez Furé indica: "El folklore es 
lo opuesto a lo oficial, a lo libresco e institucionalizado. Es 
producto de las experiencias socio-económicas e históricas 
de cada comunidad, y en él se muestran los rasgos más 
específicos que le caracterizan como entidad social. El folklo­
re es del pueblo, por el pueblo y para el pueblo". Es anónimo, 
empírico, colectivo y funcional, y añade que "las manifesta­
ciones más auténticas de la cultura popular tradicional en 
oposición a la cultura de las clases dominantes o cultura 
oficial, es contemplada bajo otra óptica dentro del marco de 
una revolución socialista. Primeramente se asume como la 
más auténtica creación de las masas, donde se refugiaron 
algunas de las mejores tradiciones de lucha del pueblo frente 
a la política de penetración cultural extranjerizante, promovi­
da por las oligarquías nacionales y sirviendo a los intereses 
imperialistas" 38

• Estas consideraciones nos hacen recordar la 
situación de una liberación independentista en el tiempo en 
que hizo sus anotaciones Stevenson. La burguesía se encon­
traba situada en un parámetro de moda, rnientras que el 
pueblo creaba y recreaba cultura dentro del capítulo de nues­
tro interés; de aquí que los viajeros extranjeros dejan datos 
circunstanciales de los instrumentos que se utilizaban tanto 
en la Costa como en la Sierra ecuatorianas; además ofrecen 
un dato cierto al señalar que unos eran los instrumentos de la 
clase alta burguesa y otros de la clase popular; unas eran las 
especies de baile de la clase alta y otras de la clase baja. Pese a 
todo esto, estamos convencidos que los cordófonos eran 
instrumentos que habían calado muy hondo en la clase popu­
lar. No puede entenderse que la guitarra únicamente sirva 
para los bailes en Guayaquil o para las "serenatas" en Quito. 

38 MARTINEZ FURE, Rogelio: "Diálogo Imaginario sobre Folklore"; en Gacetas de Cuba; 
Nº 121; págs.: 12-17. 

276 



Este instrumento ya fue dinamizado y vino a formar parte del 
acervo cultural ecuatoriano. 

Paulo de Carvalho-Neto en su Diccionario del Folclore 
Ecuatoriano, hace una relación de la guitarra, la misma que 
viene acompañada de una copla la cual determina las cos­
tumbres populares de la época. Dice así: 

Una malta de amarilla 
papas y cuy con ají, 
yo rasgueo mi guitarra 
tú cantando junto a mí. .. " 

Ahora si que estoy con gusto 
tocando mi guitarra, 
y en junta de mis amigos 
jalándome una copita" 39

. 

Carlos Aguirre ofrece un dato circunstancial al citar a 
Humboldt en su obra: "Colombia siendo una Relación Geo­
gráfica, Topográfica, Agricultura!, Comercial, Política de 
aquel Pays". Humboldt hablando de las costumbres de los 
negros anota: "Cuando, al descender el río, nos acercamos a 
algunas plantaciones o charas, vimos las hogueras que los 
negros habían encendido; un humo ligero y undoso se levan­
taba sobre las cimas de las palmas, y los negros, baylaban al 
son de una guitarra ruidosa y monótona. Los africanos, de la 
raza de negros, tienen una superabundancia de actividades y 
de alegrías en su carácter. Después de haber desempeñado 
las penosas tareas de la semana, los negros, en los días 
festivos, prefieren el sonido de la música, y la danza, a un 
sueño sin cuidado. No reprobemos esta mezcla de penas y 
tristeza40

• 

39 CARVALHO-NETO, Paulo: "Diccionario del Folclore Ecuatoriano"; Ed. Casa de la Cultu­
ra Ecuatoriana; Quito, 1964; Págs.: 232-233. 

40 HUMBOLDT, en Carlos Aguirre: "Colombia siendo una relación Geográfica, Topográfi­
ca, Agricultura!, Comercial, Política, de aquel Pays"; Tomo I; Bogotá, 1822; pág. 465. 

277 



El dato traído por Humboldt se refiere a uso, función y 
dinamización de la guitarra. Como consecuencia lógica, ve­
mos que este instrumento se encontraba en plena socializa­
ción; eran los negros los poseedores y, lo usaban en los días 
festivos. Esto determina que los negros tenían ya conoci­
miento de la "Real Cédula del 31 de mayo de 1789" de 
Aranjuez. El artículo cuatro de dicha Cédula reza así: "Diver­
siones: "Se exigía que en los días de precepto los esclavos no 
debían ser obligados al trabajo" 41

• De aquí se desprende que 
habían puesto en ejecución los mandatos de Aranjuez y el 
instrumento con el cual bailaban era la guitarra, 
además de otros citados líneas arriba. Al negro esclavo se le 
permite bailar y danzar en los días festivos bajo el control del 
capataz, administrador y/o del dueño de la hacienda. Desde el 
primer momento los negros hicieron suya la guitarra y la 
pusieron en uso dándose el proceso de dinamización. La 
guitarra, en ciertas subculturas, estuvo acompañada de la 
bomba, el guazá, las maracas, etc., como acontece en el Valle 
del Chota. En otras subculturas afro no tuvo cabida este 
instrumento prefiriendo los instrumentos de origen africano, 
como sucede en las subculturas esmeraldeñas, aun cuando 
este proceso tiene otra razón explicativa, ya que Esmeraldas 
fue un "refugio negrero". 

la difusión de la guitarra ha pasado por varios procesos 
históricos hasta llegar a dinamizarse; los dueños son ahora 
todos los grupos culturales. Ellos son los poseedores y existe 
un apropiamiento dentro de su conciencia social. La guitarra 
es ecuatoriana por derecho consuetudinario. 

René de Kerret en su obra: "Diario de viajes al redor del 
mundo: 1852, 1853, 1854 y 1855" da un dato muy importante 
en "Viajes Franceses al Ecuador en el s. XIX" al decir: "Nada 
más divertido como observar a esos queridos aborígenes: los 
unos referían sus proezas, otros evocaban a sus novias y 
cantaban acompañándose de la guitarra, instrumento nativo 

41 Cédula Real del 31 de mayo de 1789, dictada en Aranjuez. 

278 



del país"42
• Este dato es un indicador de cómo este instrumen­

to tuvo gran aceptación no sólo entre los mestizos y negros, 
sino también entre los indígenas para sus celebraciones festi­
vas; Kerret afirma que era un instrumento nativo. Estas pala­
bras debemos tomarlas en sentido de difusión mas no como 
que fuese la guitarra originaria del Ecuador. En la actualidad, 
en las festividades de "San Juan y San Pedro", se utiliza la 
guitarra; durante el baile van cantando coplas y van recitando 
versos amatorios al son de este instrumento músico, como el 
siguiente ejemplo: 

"lmbabura soy señora, 
si la quieres conocer; 
sampableñas donde quiera, 
si me quieren conocer"x. 

En algunas subculturas de la región de lmbabura es el 
instrumento infaltable dentro de las fiestas sociales. Tanto 
indígenas como mestizos tocan este instrumento; recrean 
sus canciones e improvisan coplas de diferente carácter: de 
humor picaresco, amatorio, ecológico, etc. 

Joseph Holberg ofrece el siguiente dato que merece 
nuestra atención: "Los indígenas poseen su peculiar y muy 
melancólica manera de cantar, es una repetida recitación que 
se desliza en forma monótona, en tres o cuatro acordes en 
escala menor, acompañada siempre de guitarra o arpa, natu­
ralmente, sin armonía alguna" 43

. El dato de Holberg, carece 
de cierta credibilidad en términos técnicos ya que los cuatro 
acordes que ellos mantienen dan la armonía a la melodía y no 
podemos decir que estas canciones carecen de los acordes 

42 KERRET, René de: "Diario de Viajes Alrededor del Mundo: 1852, 1853, 1854 y 1855"; en 
"Viajeros Franceses al Ecuador en el siglo XIX"; por Darío Guevara; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1972; pág. 51. 

X GUALACATA, Miguel Angel: Albañil; nacido en Gualacata, 38 años de edad; fecha de 
investigación 1976-1980; Instituto Otavaleño de Antropología. 

43 HOLBERG, Joseph: "Quito", en "Quito a través de los siglos"; Tomo I; reeditado por 
Eliecer Enríquez; Ed. Municipal; Quito, 1938; pág. 179. 

279 



básicos de acompañamiento; sin embargo, nos demuestra 
que la guitarra para entonces ya se ha dinamizado y se en­
cuentra en la conciencia colectiva del indígena imbabureño. 
En las persistencias culturales de las fiestas de San Juan y 
San Pedro se puede verificar todo cuanto llevamos dicho. 

Al decir de Celso Lara Figueroa: "El patrimonio cultural 
de otras clases populares es reinterpretado por otra, en nues­
tro caso por los indígenas y por los negros u otras culturas, 
debido a renovados contactos de tipo económico, social o de 
cualquier otra índole. Los pueblos siempre están en constan­
te comunicación unos a otros, y por ende, influyéndose recí­
procamente, especialmente cuando se dan acciones de con­
quista y colonización, la mutua transferencia de hechos socia­
les se da con mayÓr intensidad" 44

• Esta situación demuestra a 
las claras que los fenómenos culturales son dinamizados y 
socializados por medio de la difusión, lo que ha sucedido en 
nuestro Ecuador. La guitarra la usan los mestizos, los negros; 
los indígenas y otras culturas, recreando su acervo cultural y 
dando un matiz propio del carácter que ellos lo imprimen. 

Paulo de Carvalho-Neto hace una recolección de los 
datos traídos por Whymper y los transcribimos como los 
encontramos en el Diccionario del Folclore Ecuatoriano. "En 
la misma época, Whymper veía a jinetes ecuatorianos llevan­
do una guitarra en el arzón. Las guitarras de Punyaro, según 
Rubio Orbe, son construidas por artesanos especializados de 
la localidad. Las tocan en las fiestas, disfraces y bailes y 
también cada cual en sus casas, después de las comidas" 45. 

Los datos de Whymper nos dan una variable dentro de 
la transportación de los instrumentos y el dato de Rubio Orbe 
determina el lugar del uso y función. En Otavalo, en ese 
entonces, únicamente había un constructor de guitarras, jun­
to al cementerio de la localidad, llamado Rafael Campos Cas-

44 LARA F. Celso A.: "Consideraciones sobre el problema de la Folklorología como ciencia 
social"; en la Revista Sarance Nº 6; Otavalo, diciembre de 1978; págs. 21-48. 

45 WHYMPER, en Diccionario del Folclore Ecuatoriano de Paulo de Carvalho-Neto; Ed. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1964; pág. 232. 

280 



tillo, hombre de edad adulta, quien se encuentra cifrando los 
82 años de edad; en información de este ebanista, nos decía 
que era él quien construía para todas las comunidades del 
sector y aun para los indígenes de otras subculturasx 1

• 

Sobre este instrumento se han creado un sinnúmero de 
adivinanzas que creemos del caso anotarlas en esta introduc­
ción: 

"En el monte nace, 
en el monte se cría 
y en llegando a la casa 
todo se vuelve alegría". 

(la guitarra} 

"En la cabeza, los dientes, 
y, en la barriga, la boca; 
cuando las tripas me tocan, 
hago bailar a la gente". 

(la guitarra) 

"Una vieja tonta y loca 
con las tripas en la boca". 

(La guitarra) 

"Tengo un hueco en la barriga, 
todas las muelas en la frente, 
todas las tripas afuera 
y soy persona dente" 46 

Estas adivinanzas determinan el grado de dispersión y 
difusión que ha adquirido este instrumento. 

No podemos dejar de lado toda la recreación del mesti­
zo, él es quien dio uso y función a la guitarra desde el tiempo 

XI Rafel Campos Castillo; San Bias, Otavalo; edad 82 años; constructor de instrumentos 
musicales. 

46 CARVALHO-NETO, Paulo: "Diccionario del Folclore Ecuatoriano"; Ed. Casa de la Cultu­
ra Ecuatoriana; Quito, 1964; págs.: 232-233. 

281 



de la colonia hasta nuestros días. Cada ciudad, cada pueblo y 
aun en las comunidades pequeñas tienen una guitarra en sus 
casas, sea para recreación o para uso festivo. El Ecuador se 
encuentra saturado de este instrumento e inclusive las muje­
res han aprendido a tocar adornándose con la belleza de sus 
voces y los acordes de este instrumento. En todas las provin­
cias ecuatorianas que hemos recorrido hemos encontrado 
este instrumento. Los músicos populares crean y recrean 
canciones de nuestra cultura ecuatoriana. Sería muy largo 
enumerar todos los músicos ecuatorianos que desde tiempos 
de la república han socializado este instrumento-guitarra; a 
modo de ejemplo, en la provincia de lmbabura tenemos: 
Reinaldo Chávez, Ramón Tianga, José María Chicaiza, Se­
gundo León, Eliecer Salgado, Manuel Albán, José Páliz, Apa­
ricio Páliz, Segundo Proaño, José Reyes, Adolfo Almeida, 
David Proaño, Daniel Proaño, Nicolás Chávez, Rafael Chávez, 
Francisco Nicolás Chávez, Ramón Chávez, Antonio Chávez, 
Virgilio Chávez, Ulpiano Chávez, Marco Tulio Hidrobo, Ar­
mando Hidrobo, Enrique Montenegro, Marco Proaño, Lucio 
Flores Flores y otros músicos de renombre musical. 

Constructores más conocidos en la provincia de lmba­
bura son: Rafael Campos Castillo, Marcos Rafael Campos, 
Miguel López, Carlos Vásquez, Rafael Orbe, Feliciano Chu­
chumbi, Carlos Manuel Lechón, Manuel Sandoval, Rubén 
Cervantes, Manuel Flores, Gonzalo Flores, etc.; todos estos 
constructores nos han proporcionado los datos de construc­
ción de los instrumentos: guitarra, requinto, bandolín y algu­
nos de ellos también de violines. 

En Quito existen muy buenos constructores como el 
maestro Edmundo Eliceo Núñez Armendaris de reconocido 
prestigio. 

3.0.4. ARPA 

Sobre el origen del arpa tenemos que remontarnos a los 
egipcios y hebreos, quienes fueron los creadores y difusores; 
además debemos revisar la mitología griega para dar el ori-

282 



gen de este instrumento. 
La mitología griega es tan rica en atribuciones divinas 

que resulta difícil escoger los datos sobre el origen del "ar­
pa", no sabemos definirnos por Febo-Apolo, o por el mito de 
Orfeo, cuyo culto acaba identificándose con el suyo, o el de 
Amphion, hijo de Zeus, llamado Heráclida, que evidentemen­
te, había aprendido de su padre la citarodia y la poesía citaró­
dica. Tal vez sean los hebreos los únicos entre los pueblos de 
la antigüedad que dan a la música un origen histórico y nada 
sobrenatural. 

"En la mitología griega encontramos que Afrodita y 
Apolo inspiraron a menudo a los poetas y a los artistas; 
además, en Esparta era venerada Kléta como símbolo del 
sonido. Homero habla de una o más musas, sin especificar el 
número ni sus nombres, considerándolas diosas. Hesíodo, en 
cambio, invocándolas al principio de la "Teoría" como las 
inspiradoras de la poesía, menciona a las nueve con los nom­
bres que nunca sufrieron modificación. Pero por otras fuen­
tes sabemos que originariamente sólo tres Musas fueron 
adornadas en el Helicón por iniciativa de los alóades: Melete 
(la meditación), Mneme (el recuerdo) y Aoidé (el canto). Tres 
eran igualmente las de Socione y tres las de Delfos, cuyos 
nombres (Nete, Mese e Hypate) personifican manifiestamen­
te las cuerdas de la lira"47

• 

Jacques Chailley, en su obra: "40.000 años de música", 
refiere sucintamente el origen del arpa por los griegos y sus 
argumentos se basan en la mitología griega. Anota: "Tal vez 
nos haga sufrir en nuestro propio amor el que la biblia sitúe la 
invención de la música entre la descendencia de Caín, en la 
séptima generación: el hijo mayor de Adán y Eva, dice el 
Génesis, tuvo por hijo a Henoch que engendró a lrad, que 
engendró a Maviael y éste a Mathusael y éste a su vez a 
Lamech; Lamech tuvo dos esposas, una de las cuales, Ada, 
dio a luz a Jabel, que fue padre de los que permanecen en las 

47 PRAMPOLINI, Giacomo: "La mitología en la vida de los pueblos"; Ed. Montaner y 
Simon S.A.; Tomo 11; Barcelona, 1969; págs. 3-4. 

283 



tiendas y guardan los rebaños; su hermano llamábase Juba 1, 
que fue el padre de todos los que suenan e/ arpa y el órgano". 
En el Génesis Cap. IV, versículo 21, dice: "El nombre de su 
hermano era Jubal, el cual vino a ser su padre de todos los 
que tocan la cítara y la flauta". Esta es la razón de que Jubal 
figure muchas veces rodeado de instrumentos de música en 
los capiteles y miniaturas de la Edad Media Cristiana" 48

• 

Nete, Mese e Hypate, en datos traídos por Hesíodo, 
personifican las cuerdas del arpa, lo cual, en tiempo de Hesío­
do, existía la cítara que más tarde se le conoce como arpa. En 
los datos de Chailley existe una contradicción al interpretar el 
texto de la Vulgata. En el libro del Génesis, Cap. IV, versículo 
21, dice: "El nombre de su hermano era Jubal el cual vino a 
ser su padre de todos los que tocan la cítara y la flauta" 49

• En la 
cita de Chailley cambia órgano por flauta. Según San Agustín 
debe entenderse a las flautas como constitutivas del órgano; 
razón por la cual en la Vulgata habla de flauta mas no de 
órgano. De todas formas, la paternidad del arpa la tiene el 
pueblo judío; y, en la misma Biblia encontramos en los Sal­
mos de David que él era uno de los mejores tocadores de 
cítara o arpa; no hay que confundirlo con su hermanastro 
Tuba! o Tubal-Caín, que poseyó el arte de trabajar con el 
martillo y fue hábil en toda clase de obras de bronce y hierro. 
Se notará, que el Génesis parece situar el nacimiento de la 
música instrumental en el período del bronce o del hierro. 
Resulta difícil tomar esa deducción al pie de la letra, porque 
existen vestigios de instrumentos músicos ya en el paleolí­
tico. 

Albert Lavignac, en su libro: "La Música y los Músicos", 
refiere: "Como puede comprobarse por numerosos bajos 
relieves antiguos, la primitiva idea del arpa remonta por lo 
menos a los antiguos egipcios, es decir, ¡a más de seis mil 

48 CHAILLEY, Jacques: "40.000 años de música"; Ed. Cooperativa Gráfica Dertosense 
Cervantes; Barcelona, 1970; pág. 17. 

49 "La Sagrada Biblia"; Ed. Biblioteca de Autores Cristianos; el Génesis; Capítulo IV; 
versículo 21. 

284 



años! Tenían arpas desde 4 hasta 11 ó 12 cuerdas, y en 
algunas se observa ya la forma elegante que caracteriza a 
este gracioso instrumento. Aparece luego entre los hebreos; 
después, en las grandes civilizaciones, ganando siempre la 
adopción de uno de los más ingeniosos mecanismos, sin par 
en ningún instrumento, mecanismo cuyo esbozo pertenece a 
Naderman (1773-1835) pero que debe sus últimos perfeccio­
namientos al célebre fabricante Sebastián Erard, lo que ha 
dado derecho de ciudadanía al arpa en la orquesta moderna, 
donde, empleada adecuadamente y con discreción, produce 
efectos ora seráficos, ora pomposos, impregnados siempre 
de la mayor suavidad"6(l. 

Lavignac en sus referencias da datos de dispersión des­
de su origen probablemente cierto, hasta nuestros días. Los 
tratadistas sobre el arpa no todos coinciden en su origen, 
únicamente, Lavignac, se basa en los frescos encontrados en 
las tumbas de los egipcios, situación que no da credibilidad al 
dato por las diversas culturas que pasaron por la egipcia. 

Jacques Chailley en su libro antes citado indica el proce­
so evolutivo del arpa, al decir: "El arpa conocida desde la 
antigüedad, esperó al siglo XVIII para liberarse de sus limita­
ciones de una nota de cuerda: para permitirle, ya sea un 
relativo cromatismo, ya sea el abordar otro tono diverso del 
previsto una vez por todas, se intentó primero multiplicar el 
número de cuerdas, así en el Orfeo de Monteverdi (1607). La 
idea de modificar el acorde de una cuerda mediante un gan­
cho, se remonta -según dicen- a un obrero tirolés que ha 
quedado en el anonimato; y, la de dirigir la maniobra del 
gancho mediante un pedal, con transmisión mediante un 
tirante disimulado en el cuerpo del instrumento, al construc­
tor Hochbrucker en 1720. Antes de la orquilla actual, se practi­
có durante mucho tiempo el incómodo "zueco" que hacía 
"rozar" las cuerdas. A través del siglo XVIII no se pudo practi­
car más que los sostenidos y hubo que esperar a la aplicación 

50 LAVIGNAC, Albert: "La Música y los Músicos"; Ed. El Ateneo; Buenos Aires, 1947; pág. 
119. 

285 



realizada por Sebastián Erard -en 1801- del doble movi­
miento del pedal inventado por Cousineau en 1782, para que 
los arpistas pudieran por fin tocar en todos los tonos. Es 
curioso observar que los trabajadores de Erard siguieron 
fundados en la antigua gama de temperamento desigual: se 
aplica en demostrar para defenderse contra los ataques de su 
rival Nademan que con su sistema, un "do sostenido" no se 
confunda con un "re bemol", mientras que toda la técnica del 
instrumento, adaptada después al temperamento igual, está 
hoy basada, por el contrario, sobre la identidad absoluta de 
las dos notas" 51

• 

En el dato transcrito podemos apreciar la evolución del 
arpa y el proceso que ha sufrido hasta llegar a una perfección 
relativa, y cuando posteriormente se aumentan 'los pedales 
que son de fácil maniobra para el músico, quien puede cam­
biar de tonalidad en medio de una obra determinada. Este 
proceso nos determina una datación histórico-temporal que 
ya había llegado a América mediante los ·conquistadores, 
sacerdotes, misioneros y doctrineros. Este instrumento esta­
ba destinado para la clase alta en nuestra América. 

Retomando la historia un poco atrás, podemos hablar 
de las cítaras y de los autos. La cítara instrumento músico y 
los aulos los músicos que interpretaban dicho instrumento. 
Cuando Plutarco nos habla de antiguos compositores, los 
presenta en la cítara a los autos, quienes siempre improvisa­
ban sus canciones y jamás las escribían. La técnica y sus 
melodías iban transmitiéndose por vía oral y llegaron a for­
mar una escuela de "tradición". Así, el primer canto fúnebre, 
en honor de la serpiente pitón ha sido interpretado con los 
aulas y no compuesto por Olympos. 

Los egipcios, como queda expuesto, es el pueblo de 
civilización más antigua de la cual se tiene noticia, tenian ya 
en aquella época los remotos instrumentos de cuerda en 
referencia. 

51 CHAILLEY, Jacques: "40.000 años de Música"; Ed. Cooperativa Gráfica Dertosense 
Cervantes; Barcelona, 1970; pág. 208. 

286 



En pinturas funerarias de la cuarta dinastía egipcia, o 
sea en los milenios 111 y IV antes de Cristo, se encuentran ya 
representadas arpas. Los instrumentos de arpa se diferencian 
de los instrumentos en forma de laúd en que los primeros 
poseían un mayor número de cuerdas, cada una de las cuales 
no produce más que un sonido, mientras que los segundos 
tenían un menor número de cuerdas, pero ambos estaban 
provistos de un batidor, pudiendo acortar la cuerda mediante 
la presión de los dedos, y así obtener un número considerable 
de sonidos diferentes. 

Estas arpas, tan antiguas, tienen mucha similitud a las 
nuestras; pero las arpas, al principio, dice Hugo Riemann, 
"tenían pocas cuerdas y carecían de caja de resonancia y más 
tarde fueron perfeccionándose y desarrollándose y adopta­
ron pronto una forma que se parecía mucho a la actual, con 
gran número de cuerdas, una caja de resonancia bien cons­
truida, clavijas para sujetar las cuerdas y tablas armónicas 
traveseras, y eran de un tamaño respetable, superior a la 
estatura de un hombre" 52

• 

Su nombre egipcio era tebuni, y se tocaba de pie o 
arrodillado. La caja de resonancia perfeccionada tiene una 
finalidad especial. Las cuerdas no transmiten las vibraciones 
directamente al aire, como más tarde probaremos, ya que así 
éstas tendrían un sonido muy débil; la caja de resonancia le 
da amplitud de onda y puede difundirse con mayor sonori­
dad. Las más antiguas arpas egipcias tenían la forma de un 
arco, de aquí que siempre hemos creído que el arco de la 
cultura Shuar no es otra cosa que el comienzo del arpa ameri­
cana. Sin duda, el sonido producido por las cuerdas del arco 
al disparar las flechas, fue, según Wund, la imi>tación del 
instrumento de caza. 

Los griegos tuvieron también arpas igual que los egip­
cios y los hebreos, pero tales instrumentos no alcanzaron 
entre ellos gran importancia y predilección. El arpa era cono-

52 RIEMANN, Hugo: "Historia de la Música"; Biblioteca de iniciación cultural; Ed. Labor; 
BarcelqAa, 1959; Pág. 12. 

287 



cida con el nombre semifenicio de kinyra o kinor y con el de 
trigonon o triángulo; los griegos la tomaron de la Frigia. 
También la sambyke asiria se vuelve a encontrar después en 
Grecia llamada por los judíos salterium o salterio. Un instru­
mento con muchas cuerdas era el magadis, el cual era tocado 
por octavas; el epigonion y la pektis tenían aún un númeo 
mayor. 

El origen del arpa ha partido de estas grandes culturas y 
en el transcurso de la historia ha ido perfeccionándose hasta 
llegar al arpa contemporánea que es muy sofisticada; sin 
embargo, nuestro interés es dar a conocer su origen y disper­
sión de Europa a América. A América, como queda indicado, 
llegó mediante los conquistadores y misioneros, quienes en­
señaron a los naturales de estas tierras, que a su vez la 
recrearon y la dinamizaron. Es importante tratar a grandes 
líneas este proceso. 

Francisco María Compte, en su obra "Varones Ilustres 
de la Orden Seráfica en el Ecuador, desde la Fundación de 
Quito hasta nuestros días", relata la creación de la Escuela 
"San Andrés" y la obra de quienes fueron los promotores en 
darles a los indios una verdadera formación en "educación y 
artes y oficios" 53

, de lo que se desprende el interés de los 
frailes menores por darles una verdadera educación y lo que 
es más, los oficios necesarios para incrementar la capacita­
ción en los diferentes quehaceres de la vida. Salieron buenos 
músicos, pintores, escultores que hoy son orgullo de nuestro 
Ecuador. Aquí aprendieron a tocar los más variados instru­
mentos que fueron puestos al servicio de la Iglesia y por qué 
no decirlo, de la misma sociedad quiteña. 

Al respecto, don Felipe, Rey de Castilla, escribe una 
"Provisión Real" a favor del Colegio San Andrés al Padre 
García Díaz Arias recomendando: "enseñarles gramática, 
ejercicio escolástico de letras, leer, escribir, cantar, oficiar los 
divinos oficios y a tañer instrumentos de música para honra y 

53 COMPTE, Francisco María: "Varones Ilustres de la Orden Seráfica en el Ecuador"; Ed. 
Imprenta del Clero; Quito, 1885; págs. 31-32. 

288 



ornato del culto divino, en lo cual habían recibido y recibían 
grande provecho y utilidad los dichos naturales ... " 54

• 

Todo cuanto se ha dicho demuestra el gran interés no 
sólo de parte de los religiosos sino de los Reyes de España. 
Los indígenas eran expertos en aprender la música y tenían 
gran destreza en interpretar los instrumentos musicales. 

Federico González Suárez en su "Historia General de la 
República del Ecuador", anota: "El Oficio Divino, tanto diurno 
como nocturno, debía celebrarse conformándose en todo 
con los usos, prácticas y costumbres de la Catedral de Sevilla. 
Por esto la Catedral de Quito tiene ceremonias peculiares, 
que han sido miradas corno abusos por los que ignoran las 
condiciones con que fue erigida. El capítulo XXXVI del Auto 
de Erección dice: Queremos, establecemos y ordenarnos que 
se reduzcan y trasplanten, para hermosear y gobernar nues­
tra iglesia Catedral, las constituciones, ordenanzas, usos y 
costumbres legítimas y aprobadas; y los ritos así de los ofi­
cios como de las insignias, trajes, aniversarios, misas y todas 
las demás cosas aprobadas de la iglesia Catedral de Sevilla; 
en otro lugar relata sobre la música de la Catedral y de los 
músicos traídos de España y de aquellos que han salido del 
Colegio San Andrés: El primer Obispo de Quito fue muy 
esmerado en las cosas pertenecientes al culto divino y procu­
ró celebrar las funciones religiosas con cuánta magnificencia 
era posible en aquellos tiempos: gustaba de que los divinos 
oficios se hiciesen con buena música, y tanto empeño puso 
en tenerla buena que, en su tiempo, la de la Catedral de Quito 
era una de las mejores que había en las iglesias del Perú" 55

• 

El dato demuestra que la música en Quito se encontraba 
entre las mejores gracias a la Escuela de San Andrés y a los 
músicos que habían llegado de España. Tocaban toda clase 
de instrumentos y entre estos el arpa que nos preocupa. 

El arpa llega a América, igualmente a través de los 

54 COMPTE, Francisco María: Op. Cit. pág. 327, Tomo l. 

55 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Vol. I; págs. 1259 y 1265. 

289 



conquistadores y religiosos procedentes de Europa. En los 
primeros tiempos de la conquista se la encuentra en los 
salones y en las casas de las familias europeas. El tocar el 
arpa, en aquellos tiempos, era signo de buen gusto y de un 
refinado placer estético; las damas eran quienes se adorna­
ban con la interpretación de este instrumento. El instrumento 
era completo y reemplazaba a las orquestas en las tertulias 
tanto familiares como sociales; de aquí se desprende que 
tuvo gran aceptación en los medios sociales. 

Carlos Vega, en su libro: "Los Instrumentos Musicales 
Aborígenes y Criollos de la Argentina", relata: "El arpa fue de 
difícil y costosa construcción y transporte y estuvo destinado 
a profesionales urbanos; pero las ciudades menores y hasta 
las pequeñas poblaciones tuvieron sus arpistas, si las necesi­
dades justificaban su actuación. En la campaña, los arpistas 
tenían, además, otro oficio cualquiera; en los salones, las 
niñas aprendían el arpa por gusto y lucimiento personal" 56

• 

Isabel Aretz, en su obra: "Instrumentos Musicales de 
Venezuela", anota: "Como es sabido, el arpa, que data de la 
más alta antigüedad, en el momento de la conquista estaba 
en auge en los salones europeos y llegó a América directa­
mente desde España. No tenían las arpas de entonces ni 
pedales ni doble encordado, y así se conservaron en Vene­
zuela hasta nuestros días, lo mismo que en Ecuador, Perú, 
Bolivia, Paraguay, Chile y Argentina, donde pude realizar 
investigaciones personales. 

Este instrumento fue tempranamente adoptado por in­
dios, negros y criollos que no sólo aprendieron a tañerlo, sino 
también a construirlo. En Venezuela, donde existen pocos 
documentos de los primeros tiempos, hay en cambio nume­
rosos escritos que atestiguan su uso durante el pasado siglo y 
muestran como el arpa era instrumento de salón y de pulpe­
ría (tienda), tanto en la ciudad como en la campaña. Así, en 
1809, el presbítero D. Manuel Fajardo, cura del pueblo de 

56 VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes y Criollos de la Argentina"; 
Colección Arte; Ed. Centurión; Buenos Aires, 1946; pág. 173. 

290 



Santa Cruz del Escobar en los valles de Aragua, en noticias 
que publica la Gaceta de Caracas, declara que 'se le profuga­
do desde el mes de enero de 1807, un mulato soltero esclavo 
suyo llamado Hermenegildo y entre las señas que da para su 
reconocimiento figura que sabe tocar arpa, guitarra, cantar y 
hace figuras de escultura aunque mal' ... " 57 

Los datos de Carlos Vega y de Isabel Aretz, son de suma 
importancia para reforzar nuestro aserto sobre la dispersión 
del instrumento así como de su uso y función. Es indiscutible 
que las mismas circunstancias fueron similares en toda Amé­
rica Latina en tiempo de la Colonia. 
En el Ecuador, en aquel tiempo, por vestigios de persistencia 
de las muestras, se han construido las más variadas arpas: la 
caja de resonancia era de caparazón de calabaza y caparazón 
de cocodrilo. Estas muestras las encontramos en el Museo 
Pedro Traversari de la Casa de la Cultura Ecuatoriana; tam­
bién existen las arpas que carecen de pedales y no tienen 
doble encordado. Estas últimas son de vigencia actual en el 
Ecuador desde tiempos pasados hasta el momento, las cua­
les se usan para fiestas sociales, ritos de entierros de niños y, 
como un hecho singular, en la fiesta de San Juan y San Pedro 
en la parroquia lmantag, cantón Cotacachi, provincia de lm­
babura. El uso y función del arpa se encuentra difundido entre 
los indígenas de la Sierra y también entre los mestizos. Es 
muy raro encontrar un arpa en las familias de la alta sociedad. 

W. B. Stevenson, en su trabajo "Guayaquil en 1808", 
trae un dato circunstancial sobre el instrumento de nuestro 
interés: "Distracciones favoritas son las corridas de toros, los 
paseos en balsa y el baile; por este último, todas las clases 
sociales parecen sentir especial predilección, y al anochecer 
puede oírse tocar casi en cada esquina el arpa, la guitarra y el 
violín; contrariamente a lo que se podría esperar de un país 
situado en los trópicos, éste se inclina hacia la danza escocesa 

57 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Colección la Heredad; Ed. 
Universitaria de Oriente Cumaná-Venezuela, 1967; págs. 179-180. 

291 



(reel), el vals y la contradanza más que a ningún otro baile" 58
• 

Por el dato de Stevenson, en 1808 el arpa se encontraba 
en pleno proceso de colectivización o socialización y desde 
esos tiempos ha permanecido vigente en nuestro pueblo. El 
arpa, de instrumento elitista pasó a ser popular, fue asimilado 
colectivamente y al popularizarse fue reinterpretado, readap­
tado por el grupo social que lo hizo suyo, el cual le incorporó 
con sus propias características. Lo que quiere decir que sufre 
un proceso de constante adaptación, de acuerdo a las trans­
formaciones generales de estructura social-económica; sin 
embargo, el arpa ha permanecido, en su estructura, tal cual 
llegó de España y las culturas quichua y mestiza han sido y 
son las poseedoras. 

Stevenson, en 1808, cuando se encontraba en Quito 
demuestra que ya el arpa se encontraba dinamizada en la 
capital y que se tocaba en guitarra, pífano y arpa, música 
europea así como música de corte nacional. Da a entender 
que el arpa gustaba mucho a la gente de la aristocracia o sea a 
familias distinguidas. Las serenatas de ese tiempo fueron 
muy semejantes a las de las décadas del 50 ó 60 del siglo XX. 

Alejandro Holinski, en "Viñetas del Ecuador en 1851", 
refiere la buena educación de las mujeres guayaquileñas y 
del buen trato que los extranjeros recibían de la sociedad de 
ese lugar. Nos dice: "Las tertulias, reuniones en que se baila 
al son de clavicordio y en no menos ocasiones alguna dama 
toca el arpa, por lo común son improvisadas" 59

• 

Los viajeros de los siglos XVIII y XIX nos han legado 
documentos importantísimos para nuestro propósito. Los 
instrumentos musicales estaban estratificados en clases so­
ciales y de igual forma las danzas y bailes. El arpa, el clavicor­
dio, el violín eran propios de la aristocracia y los demás 
instrumentos eran característicos del pueblo; sin embargo, 

58 STEVENSON, W. B.: "Guayaquil en 1808"; Biblioteca Ecuatoriana Mínimá; en "El 
Ecuador visto por los Extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960; 
pág. 199. 

59 HOLINSKI, Alejandro: "Viñetas del Ecuador en 1851"; en Biblioteca Ecuatoriana Míni­
ma; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana, 1960; págs. 313-319. 

292 



esto no quiere decir que estos instrumentos y estas danzas y 
bailes no iban introduciéndose en el pueblo e iban recreando 
y creando otros géneros y especies musicales y adaptándolos 
para sus fiestas sociales así como para sus ritos de carácter 
ritual. Tal es el caso del arpa, en la provincia de lmbabura que 
es propia para el entierro de los niños muertos entre los 
indígenas y en la provincia de Tungurahua donde se usa para 
las fiestas sociales y religiosas. En esta región, particularmen­
te en la parroquia de !zamba, existe una verdadera escuela de 
arpa cuyos maestros son: Alfredo Perístocles Muquinche, 
César Augusto Muquinche y Gonzalo Pinto. La escuela es de 
tipo no formal o sea que la técnica se transmite oralmente, de 
generación en generación. 

Segundo Luis Moreno, en su artículo: "La música en el 
Ecuador", dice: "Establecida la paz, los españoles no organi­
zaron una enseñanza formal de la música a los indígenas, 
sobre la base sólida de los conocimientos de teoría y solfeo, 
como debía enseñarse siempre el divino arte. No hicieron 
como debían -desgraciadamente- sino que los misioneros 
escogían unos cuantos mocitos indígenas y, de memoria, sin 
ninguna preparación, les enseñaban a cantar algunas plega­
rias y aun la misa, la Salve, etc., y a los que denotaban 
habilidad especial, a tañer el arpa y el violín -instrumentos 
que fabricaban aquí mismo, en forma tosca y primitiva-y a 
sonar la flauta, el clarinete, etc. Pero nada de esto se hacía con 
fines de verdadero progreso artístico, sino con el objeto de 
llenar las necesidades-no muy exigentes, por cierto-de las 
nacientes iglesias que fundaban" 60

• 

Líneas abajo, Segundo Moreno anota que fue célebre 
entre los alumnos del Colegio San Andrés el joven Cristóbal 
de Caranqui a quien sus maestros le llamaban siempre Cristo­
balito; era Cristobalito lleno de muy buenas prendas: tenía 
buena voz y cantaba y tañía el órgano primorosamente. Este 
dato ratifica que en el Colegio San Andrés se impartía una 

60 MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador"; en "El Ecuador en Cien Años de 
Independencia"; Ed. Escuela de Artes y Oficios; Quito, 1930; pág. 203. 

293 



educación formal a los indígenas 61
• En otro lado refiere: "El 

arpa se conservó en un plano más elevado: fue instrumento 
litúrgico en las iglesias que carecían de órgano o armonio, y 
en los salones artistocráticos ocupaba el lugar que en el siglo 
XIX, vino a llenar ampliamente el piano" 62

• 

El arpa, por los procesos históricos, se iba difundiendo y 
adquiría carta de ciudadanía en nuestro Ecuador. Los misio­
neros se preocuparon de socializarlo y fue adquiriendo pro­
porciones de uso y función para las fiestas sociales y reli­
giosas. 

José Chantre y Herrera, en su obra: "Historia de las 
Misiones de la Compañía de Jesús en el Marañón español", 
describe: "En Santo Tomás de Andoas, el Padre Wenceslao 
Brayer enseñó a cantar la misa a media docena de niños, e 
hizo aprender a tocar el arpa en Quito a un mozo andoa, 
costeándolo todo lo necesario desde la misión". En otra parte 
se lee: "Un indio Omagua, a quien los misioneros mandaron 
a Quito para que aprendiese a tocar el arpa, juntamente con 
un rabelista enseñado por el padre Brayer, acompañaba el 
canto con gracia, realce y consonancia" 63

• 

Estos datos determinan que desde los primeros años de 
la conquista los misioneros se preocuparon por la enseñanza 
de la música; en nuestro caso, del arpa. 

En los siglos XVIII y XIX encontramos buenos arpistas 
en la provincia de lmbabura, quienes propulsaron el aprendi­
zaje de este instrumento. Tenemos a Francisco de la Torre, 
José Vacas Placencia, doña María Yépez, Mercedes Páliz, 
Aparicio Páliz, Francisco Chávez, Pastora Chávez -hija- de 
Rafael Chávez, y otros. De todos estos maestros, nuestros 
indígenas, que son ahora los poseedores de este instrumen­
to, aprendieron el arte de tocar el arpa. 

61 MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador"; en "El Ecuador en Cien Años de 
Independencia"; Ed. Escuela de Artes y Oficios; Quito, 1930; 11 Tomo; págs. 203-204. 

62 Op. Cit.; pág. 210. 

63 CHANTRE Y HERRERA, José: "Historia de las Misiones de la Compañía de Jesús en el 
Marañón español"; en Segundo Luis Moreno: "La Música en el Ecuador, en Cien Años 
de Independencia"; Ed. Escuela de Artes y Oficios; Quito, 1930; Tomo 11; págs. 218-219. 

294 



Sería largo enumerar los maestros europeos que llega­
ron al Ecuador, desde el tiempo de la conquista hasta la 
consolidación de la República y desde ésta hasta nuestros 
tiempos; ellos fueron quienes de una u otra manera difundie­
ron el aprendizaje del arpa. Los maestros que llegaron a la 
provincia de lmbabura, juntamente con los misioneros, die­
ron impulso al aprendizaje del arpa por parte de nuestros 
indígenas, con la finalidad de suplir a los maestros de capilla. 
Los indios muy hábiles en el aprendizaje como en la construc­
ción de este instrumento, comenzaron a adaptar el instru­
mento a sus propias melodías y a crear nuevas formas musi­
cales. 

Según investigaciones del Instituto Otavaleño de Antro­
pología, en 1968 existían no menos de 180 arpistas en varias 
de las comunidades de la provincia de lmbabura. El arpista 
siempre está acompañado de un "golpeador", quien lleva el 
ritmo de la unidad musical; por otro lado, el arpa que ha 
permanecido en nuestra área de investigación, ha sido la que 
se usó desde el siglo XVI hasta la fecha. Las arpas investiga­
das carecen de pedales y no tienen doble encordado. Poseen: 
caja de resonancia con tres oídos; en la mitad de la caja de 
resonancia hay 33 perforaciones para embonar las cuerdas; 
el clavijero; el brazo; las clavijas de hierro y las patas. El 
clavijero puede estar en la parte superior o en la parte lateral. 
Las cuerdas son de tripas de gato y/o de acero. 

En nuestras investigaciones, desde 1968 hasta 1980, 
hemos podido registrar los siguientes nombres de arpistas: 
Alfredo Perístocles Muquinche, 38 años; César Augusto Mu­
quinche, de 58 años; Gonzalo Pinto, de 48 años, todos estos 
de la provincia de Tungurahua, parroquia lzamba. En la pro­
vincia de lmbabura: Manuel María Lanchimba, de Tunibam­
ba; José Rafael Perugachi, de Tunibamba; José Luis Elías 
lmbaquingo, Topo Chiquito; José Manuel Morales, llumán; 
Mariano Escudero, lmantag; José Morocho, lmantag; José 
Manuel Ramos, Loma Negra; José María Anrango, Loma 
Negra; Vicente Cashpamba, Otavalo; Carlos Alberto Conji­
bea, Otavalo; Juan Cayambe, Otavalo y golpeadora: Rosa 

295 



Matilde Cayambe; Manuel María Lanchimba, Tunibamba; 
José Antonio Morocho, Loma Negra-lmantag; José Manuel 
Calapi, Natividad; Rafael Anrango, Tunibamba; Carlos Anto­
nio Bonilla, Topo Chiquito; Segundo Bonilla, Topo Chiquito; 
Antonio Flores, Morales Chupa; José Manuel Cabezas, Topo 
Grande; y otros. 

Los constructores de arpas se encuentran en lmantag, 
Cotacachi, Atuntaqui, entre los más conocidos en la provincia 
de lmbabura; en la provincia de Pichincha encontramos al 
señor Fausto Gallardo; en Tungurahua existen también bue­
nos constructores de arpasx11

• 

En su respectivo lugar trataremos de la parte técnica de 
construcción del arpa y veremos además las variantes que 
existen en cada una de las regiones. 

3.1. TUMANK O TSA YANTUR 
-Arco Musical-

3.3.1. HISTORIA 

Sobre la historia del arco musical "Tumank o Tsayan­
tur", remitimos a nuestros lectores a las primeras páginas del 
Capítulo Quinto, donde se encuentra exhaustivamente tra­
tado. 

3.1.1. LEYENDA 

El arco musical TUMANK o TSAYANTUR fue construido 
por ETSAx111 -el sol- y él enseñó a construir y a tocar a los 
Shuar. Por otro lado, NUNKUlx,v había creado las plantas y 

XII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; Otavalo: 1968-1980; Cfr. Docu-
mentos y Fonogramas en el Departamento de €tnomussicología y Literatura Oral del 
IOA. 

XIII ETSA: "Mitología Shuar. El dios sol es fuerte y austero. Maldice a los hombres si no 
cumplen con sus mandatos". Releva miento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. 
OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XIV NUNKUI: "Mitología Shuar. Diosa creadora de las plantas. Da amor a las mujeres". 

296 

Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA­
CCE; 1975. 



entre ellas a NANKUCHIPxv_ ETSA tomó una de ellas y cons­
truyó el arco musical. En la tierra existía toda clase de felici­
dad. El cielo y la tierra se unían por un inmenso bejuco. Bajo la 
tierra vive NUNKUI. 

ETSA y NANTuxv, supervigilan el mundo. Más tarde 
vinieron las guerras y vino el mal. La comunicación se cortó 
por los UWISHINxvu -Shamanes- los cuales tenían el se­
creto. 

Sin embargo, ETSA, NANTU, NUNKUI quieren que los 
Shuar sigan tocando el TUMANK. Su música es de amor a las 
mujeres y es propio de los UWISHINxv111

• 

Su músicc;¡, por consiguiente, es característica de los 
shamanes para ponerse en contacto con los seres supraterre­
nos, como los ARUTANx,x. 

Los AYUMPUNxx y los IWIANCHIxx,, además han utiliza­
do para enamorar a las mujeres. 

3.1.2. LOCALIZACION 

El arco musical Tumank o Tsayantur, se encuentra ubi­
cado en la zona geocultural Shuar y/o Achuar. Su amplitud es: 

XV NANKUCHIP: "Es semejante al bejuco y/o una variante de la guadúa". Releva miento de 
los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

XVI NANTU: "Mitología Shuar. Ser Shuar transformado en luna y se separó de su hermano 
ETSA por disgustos". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos, OEA: 
INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XVII UWISHIN: "Mitología Shuar. Shamán Brujo. Creen que él posee flechas invisibles y 
puede causar toda clase de maleficios entre ellos: enfermedades hasta la muerte". 
Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos, OEA: INIDEF-Ecuador: IOA­
CCE; 1975. 

XVIII 1. TSUKANKA, Patricio; 2. 30 años; 3. Profesor Radiofónico; 4. Secundaria; 5. KU-
RINT'S o CURIKAKA; 6. 20 años; 7. 26 IV-75; y, 8. Zona geocultural Shuar. Relevamiento 
de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos, OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XIX ARUTAN: "Mitología Shuar. Viven bajo las aguas, la tierra; y, principalmente en las 
cascadas. Es un antepasado. Da fortaleza, triunfo y vida". Relevamiento de los Hechos 
Etnomusicales y Folklóricos; OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XX AYUMPUN: "Mitología Shuar. Fue muerto por KUJANCHAM y reducido a Tsantza. 
Este resucitó y subió al cielo. Más tarde se transformó en cóndor". Releva miento de lor 
Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XXI IWIANCHI: "Mitología Shuar. Antropófago. Comía animales y a los Shuar. Se le vence 
dándole de comer ají". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: 
INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

297 



por el sur, latitud de 1° y a 5°; y, por el oeste, longitud 76° a 
79°, Ecuador. 

La zona cultural cubre la división geopolítica de las 
provincias Zamora-Chinchipe, Morona Santiago, parte de la 
provincia de Pastaza, y parte del oriente peruano. 

3.1.4. DESCRIPCION 

El Tumank es un arco musical de caña guadúa 
-variante- denominada por los Shuar NANKUCHIP; sin 
embargo, usan cualquier material flexible, prefiriendo el 
WAMPU SHINIAXXII, IJIACH JANKIXXIII, KAR1sxxiv. El arco que 
observamos y estudiamos en 1975 tenía una extensión de un 
metro trece centímetros y medio. En la zona recorrida no 
encontramos una medida común estable. Varía en sus di­
mensiones. 

La cuerda observada era de nylon y tenía una extensión 
de un metro siete centímetros. Preguntamos a nuestro infor­
mante si en tiempos anteriores usaban material vegetal y él 
nos manifestó que utilizaban tripas de KUJI o fibra de una 
planta llamada WASAKPxv y que aún hasta hoy la utilizanxxv,. 
La cuerda de KUJI o de WASAKE se encuentra templada 
desde la parte más gruesa del NANKUCHIP hasta la parte más 
delgada. En esto, la cuerda torcida y templada, rebota dando 
tres vueltas. 

En la parte gruesa tiene una uña en donde la cuerda 

XXII WAMPU SHINIA: "Planta selvática. Es muy flexible". Relevamiento de los Hechos 
Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XXIII IJIACH JANKI: "Planta selvática flexible". Sirve para construir el arco musical Tu-
mank". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF­
Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XXIV l<ARIS: "Planta selvática semi-flexible. Sirve para construir el Tumank". Relevamien-
to de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XXV WASAKE: "Planta silvestre muy semejante al penco de hojas largas. Tiene varios 
usos". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF­
Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

XXVI 1. TSUKANKA, Luis; 2. 100 años; 3. Pesca y Cacería; 4. Ninguna; 5. Kurint's o Curicaca; 
6. 80 años; 7. 26 de abril de 1975; Cultura Shuar. 

298 



embona en forma de torniquete y hace las veces de "Cordal" 
o soporte. 

En la parte gruesa del NANKUCHIP, a una distancia de 
tres centímetros, existe una perforación de medio centímetro 
de diámetro que traspasa hasta el otro lado. 

Con la mano izquierda toman la parte principal del Tu­
mank, la más gruesa, y bajo la perforación agrandan el tubo 
de resonancia con los dedos y la palma de la mano en forma 
combada. Creemos que esta técnica es para dar mayor ampli­
tud a la onda sonora. Con el dedo pulgar o índice sujetan el 
arco musical y los tres dedos, con la palma de la mano, 
cavidad bucal, forman el tubo y la caja de resonancia, forman­
do un solo resonador. Sin embargo, según HORNBOSTEL y 
SACHS, la boca no se considera resonador. 

Hemos visto que aislan el instrumento con una pequeña 
"astilla de NANKUCHIP" entre el dedo índice que sujeta el 
instrumento, por el un lado, y por el otro con los dientes que 
están contiguos al arco. 

Con la mano derecha hacen vibrar la cuerda tensa y 
utilizan el dedo índice, en posición levantada, o una uña para 
oprimir la misma. 

La cuerda, en su primer instante, es tensa y al oprimirla 
y soltarla a su estado natural vibra y produce el sonido. 

Los labios, en su inicio, oprimen el arco y se encuentran 
en medio de la perforación, los cuales forman un solo tubo 
con la caja de resonancia que, en este caso, viene a ser la 
cavidad bucal. Al iniciar la pieza musical abren y cierran la 
cavidad bucal y con los labios dan la entonación melódica. El 
sonido de la cuerda depende de diversos aspectos, según 
cómo y dónde se le oprima la cuerda. Por consiguiente, de­
pende de la posición del índice y del lugar donde la cuerda sea 
oprimida, acompañada de la abertura de la cavidad bucal. 

Resumiendo tenemos: 1° Caja de resonancia, cavidad 
bucal ampliada a través de la perforación con los dedos y la 
palma de la mano en forma combada; 2° Cordal o soporte, 
uña saliente en la parte más gruesa del NANKUCHIP, sirve 
para sujetar y asegurar la cuerda; 3° Cuerda tensa entre la uña 

299 



y la ranura final del arco; 4° Gancho templador, parte delgada 
del arco; 5° Dedo índice, opresor de la cuerda tensa para 
ponerla en vibración o uña; 6° Labios y cavidad bucal y posi­
ción del dedo índice sobre la cuerda, modulante del sonido; 
7° Cuerpo del instrumento, arco musical de NANKUCHIP; y, 
8° Transmisión del aire a través de la cavidad bucal, rebotan­
do en el orificio, el cual pasa por los dedos y la palma de la 
mano en forma combada. Circuito de sonido resonador y 
amplificador. 

Los sonidos melódicos son tenues y requieren mucho 
silencio para poderlos apreciar. No obstante, el sonido que 
produce sobre el ejecutante es muy fuerte. Al final de una 
pieza se les nota cansados y muy fatigados. El sonido se 
transmite a través de los dientes a parte firme del cráneo, 
alcanza los nervios auditivos a través del conducto óseo. Este 
instrumento no está en función social. 

3.1.5. CONSTRUCCION 

Los materiales que emplean para la construcción del 
arco musical "Tumank o Tsayantur" son: plantas selváticas 
como el NANKUCHIP, WAMPU SHINIA, KARIS, IJIACH JAN­
KI. Estas plantas tienen la característica de ser flexibles o 
semielásticas. Además, cazan un animal llamado KUJI, de 
cuyas "tripas" disecadas hacen la cuerda; o en lugar de éstas, 
buscan las fibras de WASAKE, las cuales, torcidas desempe­
ñan la misma función que las tripas de KUJ1xxvu_ 

Los implementos para la confección del instrumento 
son los más rudimentarios y simples: una navaja o un cuchi-
110 xxv111. 

Cortan el NANKUCHIP -guadúa- en estado maduro. 
Con un cuchillo limpian las hojas y los nudos. Delante de sí el 
constructor-informante, tiene un patrón. Cuenta los cam,itos y 
mide dándoles la forma de arco, de acuerdo a la extensión del 

XXVII INFORMANTE: Cfr. Ficha Nº XXVI. 
XXVIII INFORMANTE: Cfr. Ficha Nº XXVI. 

300 



patrón. Corta parte del canuto y comienza a hacer la uña. Esta 
mide de largo un centímetro y de ancho medio centímetro, la 
uña tiene la forma ovalada y, como hemos dicho anterior­
mente, hace las veces de cordal o soporte, donde se sujeta la 
cuerda. Luego hace un orificio de medio centímetro de diá­
metro en el parte más gruesa del NANKUCHIP. Este orificio 
está en dirección horizontal al medio de la uña o cordel, de 
modo que, la cuerda pasa por el orificio. En la parte delgada 
del NANKUCHIP abre una ranura de dos centímetros de largo 
por medio centímetro de ancho y queda en forma rectangu­
lar, dejando lo restante íntegro. Esta ranura sirve para rema­
tar la cuerda y dejarla tensa. El largo del arco, desde la uña 
hasta el final de la ranura, mide: 78 centímetros 2 milímetros. 
El arco que tenemos a mano para nuestro estudio fue tomado 
de un patrón más pequeño del que habíamos observado. 

La cuerda del TUMANK es de tripa de KUJI o de fibra de 
WASAKE. Las tripas o las fibras las hacen secar y luego las 
tuercen. En nuestro caso, la cuerda es de fibra de WASAKE. 
Cada hilo consta de tres fibras torcidas y apareadas con otra 
del mismo grosor, o sea es una cuerda muy fina y muy 
delgada. La cuerda mide desde la uña hasta la ranura sesenta 
y cinco centímetros y medio. 

Colocada la cuerda en el arco queda listo el instrumen­
to. Para terminarlo, se debe poner SHIRIPIK; o sea, la cera del 
panal avispero para que la tripa o la cuerda se haga más 
sonora y tome un color metálicoxx,x. 

Tiene también tres templadores; éstos dan la vuelta 
entre la amarra final y la cuerda. Sirve como la palabra lo 
indica, para templar, o sea, para dejar tensa la cuerda. 

XXIX SHIRIPIK: "Cera de panal de avispero. Tiene varios usos y entre ellos para frotar la 
cuerda del Tumank y del Kitiar". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóri­
cos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

301 



Lámina Nº 1 

3. 1.6. DIAGRAMA oe CONSTAucc,oN 

3.1.6. 1. Caña 9Uadúa "NANKUCH/P" 

D 

Lámina Nº 2 

3.1.6,2. Cuerda de WASAKe Y/o KUJt torcida 

3.1.6.3. Uña, corda/ o soporte y perforación. 
Esta traspasa el Nankuchip. 

3.1.6.4. Ranura fina/ de/ arco musical. 

302 



Lámina Nº 5 

3.1.6.5. El arco musical "Tumank" con la cuerda 
de WASAKE Ylo KUJt. 

--:e\-- -- -~ 

Lámina Nº 6 

3. 1.6.6. La cuerda es frotada Por el SHIRIPIK, 
cera del panal avispero. 

303 



5 

Lámina Nº 7 
3.1.6.7. CIRCUITO RESONADOR Y DE AMPLIFICACION 

304 

1 Labios 
2 Cavidad bucal 
3 Orificio del Tumank 
4 Dedos 
5 Palma de la mano en forma combada 
6 Cuerda sonora 



Lámina 
3.1.6.8. 

PALADAR 

CUERDA SONORA PULSADA 

PERFORACION 

~ DEDOS Y PALMA DE LA MANO 

,---"¡, AMPLIFICACION DE SONIDO 

305 



(O 

e: 
e 
o 

¿ H 
(O 1-
·¿:; I' 
e ·s; 
o ... 

'Í Q. 

;¿' 
5 
~ I.Ó 
1.1.1 ,-.... 
~ O) .-
yj Q.) o 1:, i 

'C: i --¡ ro o 
o:.::: 
LO .2, 
:r:' o 

O) (./) O) 

::) .;E! o..,¡.., 
<( g 
o.. (./) 

'~ 



w 
o ...,, 

/!ít~~·:· 

HP1n,inRr1111,1nG • 

10 

provincia 
38 años, CUMBARATZA, 

Santiago, junio de 1975. 

,;,. ;L,. 
:.~,,,. ,,.,,.,,,4;l'_ .,, • .1;<., ••.• 1c,,,,::,.a..,,. • ,.,. ;._.,~.-- ~ ••. ,:,.~ ... ,· 



CAÑAR 

... .. 

11 

INVESTIGATIVO 

•IV' >lh ,,..,_,~••'<!!~ !'< ~HAl ~I'< .. ll,I\ Á\!"f"'"l'<IIK \Ht·.,n I', l"\ 
•~0,,.,1,,\ vi "''~º""V'-"''-'','""''"" 1•u•«mn 

.-" '<!""'U""" """~ ! '< , ,. ,~"''"" 1/\ 
1" ,,,,.,~,,.,~ ,Vdt\U> 



3.1.7. DIMENSIONES 

Arco: centímetros 

Uña: 1 centímetro de 

largo y 2 milímetros. 

por medio de ancho. 

Perforación: Medio centímetro de diámetro; y, 
desde la uña, dos centímetros y medio de distancia. 

Ranura Final: 2 centímetros de largo por m'edio 
de ancho. 

Cuerda: 65 centímetros y medio de largo. 

El arco musical Tumank lo encontramos en las culturas 
Shuar y/ o Ashuar. Estas culturas se encuentran en las pro­
vincias de Zamora Chinchipe, Morona Santiago, Pastaza y en 
el oriente peruano. 

Los lugares investigados donde se ha encontrado el 
Tumank son: Asentamientos Shuar en la provincia de Moro­
na Santiago: (1) Macas; (2) Sucúa; (3) Kenkuim o Santa Tere­
sita; (4) Tundayme; (5) Chiwias; (6) Taisha; (7) Túutin Etsa; (8) 
Pumbuentza; (9) Pimbitza; (10) Waweimi; (11) Wambi; (12) 
Panki; (13) Shiwinda; (14) Cangaime; (15) San Luis; (16) Yun­
kuapáis; (17) Pimpits; (18) Shinguátan; (19) Kangayme: (20) 
Angel Rouby; (21) Yaas Nunku; (22) Sakanás; (23) Bomboisa; 
(24) Gualaquiza; y, (25) Cachinetza. Asentamientos Shuar en 
la provincia de Zamora Chinchipe: (1) Zamora; (2) Guadalu­
pe; (3) Kurint's; (4) Pumbuentza; (5) Yanzatza; (6) Napurak; 
(7) El Dorado; (8) Mayaycu; (9) Waizimi; (10) Conwimi; (11) 
Zumbi; (12) Wanza; (13) Santa Elena; (14) Surmi; (15) Cumba­
ratza; (16) Pachicutza; (17) Maisi; y, (18) Shaimixxx. 

XXX Lugares de la zona geocultural Shuar y/o Ashuar del Relevantamiento de los Hechos 
Etnomusicales y Folclóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

309 



Estos, los lugares investigados. El área de dispersión es 
mucho mayor. 

3.1.9. 

El TUMANK pertenece a los cordófonos simples, de 
palos, arco musical, heterocorde, o sea, la cuerda es de otro 
material diferente a la del arco; monoheterocorde, por tener 
una sola cuerda de materia extraña a la del arco sin resona-
dor. La boca humana no considerada resonador por 
HORNBOSTEL y SACHS; y, ejecución digital. 

TUMANK: 1. 1 

3.1.10. 

3 
31 
311 
311.1 
311.12 
311.121 
311.121.1 
División común 
final: 

Cordófono 
Cordófono simple 
De palos 
Arco musical 
Heterocorde 
Monoheterocorde 
Sin resonador 
Ejecución digital 64 

-5 

El TUMANK es instrumento utilizado por los shamanes 
para ponerse en comunicación con el mundo extraterrestre. 
Antesydespuésdetomarel NATEM oAYAWUASKAxxx 1tocan 

64 VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales"; Ed. Centurión; Buenos Aires, 1946; 
págs. 40-46. NOTA: Carlos Vega sigue la clasificación da HORNBOSTEL y SACHS y 
nosotros la adoptamos para nuestro trabajo. 

XXXI NATEM y/ o AYAWUASKA: "Bebida alucinógena hecha de bejucos como el Y AJI y el 

310 

NATEM y/ o de arbustos o de algunas especies de floripondios, como el MAIKIUR, etc." 
"Releva miento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA­
CCE; 1975. 



el Tumank. Sin embargo, en nuestra investigación este arco 
musical fue empleado para trasmitir mentalmente mensajes 
de amor, a través del canto, a una persona amada. En ocasio­
nes ejecutan primero el Tumank y luego el canto; otras veces 
el canto, luego la ejecución; y, en otras ocasiones, solamente 
cantan. 

Hay dos clases de cantos: NAMPET y ANENT. Estos 
cantos pueden ser acompañados por el TUMANK, por el 
PEEM, por el PINKUI o PINWi, por el KITIAR, etc. 

La interpretación del "Nampet", según Siro Pelliz:zaro, 
no es nada fácil. "Generalmente se habla de animales o plan­
tas, pensando en personas" 65

• El mismo nos dice: "Son siem­
pre cantos de alegoría como lo indica su nombre NAMPEK" 66

• 

Esta voz significa -después de haber bebido el NATEM, 
AYAWASKA, CHICHA, etc. estar embriagado o haberse em­
borrachadoxxxu. 

Por medio del NAMPET se canta a la naturaleza, a las 
aves, a los animales y a todo cuanto les rodea; en cada uno de 
ellos ven a un espíritu o personifican a un animal o a una ave, 
que a su vez representan a las personas amadas. 

Siro Pellizzaro, en su introducción a "Canto de Amor", 
hace una aclaración sobre el NAMPETy ANENT: "No se debe 
confundir los Nampet con los Anent. También los Anent se 
utilizan como súplica para que se realice algo por medio de 
una fuerza misteriosa como espíritu o poder mágico" 67

• El 
Nampet habla de algo realizado o que se puede realizar po­
niéndose de acuerdo con la persona interesada. "El Nampet 
termina siempre con un estribillo: "jaja, jaja, jajai", cosa que 
no tiene el Anent. Jajai significa: hago, realizo; y se refiere a la 
danza que está ejecutando, también puede expresar la deci-

65 PELLIZZARO, Siro: "Cantos de Amor". Mundo Shuar. Serie G. 1977; pág. 3. 

66 Cfr. Op. Cit. págs. 3-10. 

XXXII CHICHA: "Bebida. La más común es de la yuca". Relevamiento de los Hechos Etnomu­
sicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

67 PELLIZZARO, Siro: "Cantos de Amor". Mundo Shuar. Serie G. 1977; pág. 3. 

311 



sión de realizar cuanto manifiesta el canto" 68
• 

Estos cantos son cortos, en ellos expresan el amor, el 
dolor, el miedo, la soledad, sus deseos, sentimientos y sus 
proyectos; se manifiestan con claridad y con verdadero rea­
lismo. Jamás las expresiones son directas, sino alegóricas. 
Comparan a la persona amada con un mono, con un ave, con 
un pez, con un Tsukankáxxxm, etc. 

Además, está prohibido los menores de edad tocar 
este instrumento; para hacerlo, deben pasado la pu-
bertad (tabú). 

Lámina Nº 

3.1.1.1. CLASIFICACION 
SEGUN MANTLE 

68 Op. Cit., pág. 3. 

XXXIII TSUKANKA: "Variedad de tucán. Ave de hermoso plumaje en colores, sirve para 
hacer coronas". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INI­
DEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

69 HOOD, Mantle: 'The Etnomusicologist". New York, 1971; págs. 163-196. 

312 



• • 

P1flttro ... 

3.1.1.2. RESONADOR 

Erich M. von Hornbostel y Curt Sachs, en nota al Nº 
311.121.1 nos dicen: "La boca humana no se considera como 
resonador" 70

• Esta aclaración de los dos maestros nos ha 
hecho pensar. Si la boca humana no se considera resonador 
en el Tumank arco musical, ¿cuál sería el resonador o caja de 
resonancia?.¿EI aire del medio ambiente?, creemos que no. El 
sonido no se podría escucharlo. Por consiguiente, no queda 
otra cosa que admitir que la cavidad bucal sí hace las funcio­
nes de resonador o caja de resonancia. Es otro asunto que el 
TUMANK no tenga resonador adicional externo. 

Mantle Hood admite que la boca sirve de resonador. 
Esta afirmación de muchos etnomusicólogos es lógica. El 
sonido de la cuerda tensa repercute dentro de la cavidad 
bucal y mientras más se abra ésta, mayor es la amplitud 
sonora. Además, la cavidad bucal, la perforación, los dedos y 
la palma de la mano en forma combada, forman una sola caja 
resonadora. Con esta técnica, el sonido tiene un color metáli­
co. La cavidad bucal es resonador interno, mas no externo o 
adicional. 

70 HORNBOSTEL, Erich M. von y CURT, SACHS: "Systematik der Musikinstrumente. Ein 
Versuch, en Zeitschrift füir Ethnologie". Berlín, 1914; pág. 250. 

313 



3.2. EL VIOLIN 

3.2.1. KEERK O KITIAR m CULTURA SHUAR 

El Keerkxxxiv o Kitiarxxxv es un cordófono compuesto. 
Pertenece a los laúdes. Tiene mango, cuello y caja de reso­
nancia. Su ejecución es por frotación de arco. 

3.2.2. LOCALIZACION 

Por datos históricos, anteriores citados, creemos que 
los misioneros llevaron a la región oriental instrumentos mu­
sicales, entre ellos el violín; así consta en "Historia de las 
"Misiones de la Compañía de Jesús" 11

• No sabemos si los 
shuar, imitando al violín europeo construyeron el suyo pro­
pio llamado Keerko o Kitiar, o si tal vez ya tenían este instru­
mento que, a diferencia del extranjero, éste poseía solamente 
dos cuerdas y arco. 

El Keerk o Kitiar, por su encordadura nos recuerda al 
Nefer 12

, al Ravanastrón 73
, al Omerti74, al Kemangek a Gouz75

, al 

XXXIV KEERK: Violín. Relevamiento de los Hechos Etnomusicales. OEA: INIDEF-Ecuador: 
IOA-CCE, 27 de mayo de 1975. Sucúa, provincia Morona Santiago. 

XXXV KITIAR: Guitarra. Revelamiento de los Hechos Etnomusicales. OEA: INIDEF-Ecuador: 
IOA-CCE, 6 de junio de 1975. Taisha, Centro San Luis. 

71 CHANTRE y HERRERA, José: "Historia de las Misiones de la Compañia de Jesús en el 
Marañón Español"; pág. 240. 

72 NEFER: Instrumento egipcio con mango de regular extensión y dorso combado. Dos 
cuerdas. Está reproducido en innumerables bajo relieves y forma parte del alfabeto 
jeroglífico. PASCUALI-PRINCIPE: "El Violín". Pág. 1. 

73 RAVANASTRON: Usado en la India en tiempos remotos y también actualmente. Está 
formado con una caña gruesa de bambú y una piel de serpiente. Tendida sobre una de 
sus aberturas. Tenía dos cuerdas de seda; más tarde una sola tripa apoyada sobre un 
puentecillo. El arco era de bambú, con crines. PASCUALI-PRINCIPE: "El Violln". Pág. 1. 

74 OMERTI: Se deriva del "Ravanastrón" y es más perfeccionado. Está formado con la 
mitad de un coco vacío, cubierta su abertura por una piel de gacela o bien por una 
sutilísima hoja de madera. Su mango es largo y tiene dos cuerdas. PASCUALI­
PRINCIPE: "El Violín". Pág. 1. 

75 KEMANGEK a GOUZ: Parecido al "Ravanastrón". Está construido con la mitad de un 
coco vacío simétricamente perforado en el fondo, una piel y dos cuerdas: Un puntal de 
hierro permitía apoyar el instrumento en el suelo. PASCUALI-PRINCIPE: "El Violín". 
Págs. 1 y 2. 

314 



Rebab Arabe 76 y al Rebab Tunecino 77
• El Keerk o Kitiar tiene 

dos cuerdas: la primera es melódica y la segunda hace las 
veces de bordón. Por su forma de construcción creemos que 
el Keerk o Kitiar, es una hibridación de un sincretismo cultural 
europeo shuar. Forma externa europea y encordadura shuar. 
Perfeccionamiento del Tumank. 

El Keerk o Kitiar tiene un área de dispersión contenida 
en tres provincias: Zamora Chinchipe, Morona Santiago y 
Napo. Su amplitud es: por el sur, latitud de 1° a 5°; y, por el 
oeste, lontigud 76° a 79°, Ecuador. La cultura Shuar es la 
poseedora de este instrumento. Esto constatamos en las in­
ve$tigaciones de 1975 en diferentes centros Shuar: (2) Sucúa 
y centros colindantes; (6) Taisha; (15) Centro San Luis; (3) 
Curint's; (4) Gembuentza y otros. Cfr. Mapa.xxxv,. 

3.2.3. DENOMINACION 

El Kitiarxxxvu o Keerkxxxv111, cordófono compuesto, tiene 
dos denominaciones: la primera, la encontramos en la pro­
vincia de Morona Santiago; y, la segunda, en la provincia de 
Zamora Chinchipe. Kitiar en Shuar significa guitarra y Keerk 
significa violínxxxix. 

76 REBAB ARASE: Fue introducido en España por los moros en el siglo VIII. Su forma es 
trapezoidal con fondo plano, de pergamino. Tiene una, dos o tres cuerdas, usado para 
impedir que la voz de los narradores o improvisadores se salgan del tono. Se toca como 
el violoncelo y, lo mismo que el Kemangek a Gouz, se apoya en el suelo con un puntal de 
hierro. PASCUALI-PRINCIPE: "El Violín". Pág. 2. 

77 REBAB TUNECINO: Dlfiere del Rebab Araba. Su fondo era combado, con dos escotadu­
ras laterales. La tapa armónica era tan sólo la mitad del largo del instrumento. Forma de 
zueco y dos cuerdas de tripa. PASCUALI-PRINCIPE. Pág. 2. 

XXXVI Lugares de la zona geocultural Shuar. Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y 
Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

XXXVII l. NAYAPI, Pedro: 11. 30 años; 111. Agricultor; IV. Ninguna; V. Taisha-Centro San Luis; VI. 
20 años; VII. 6-Vl-75; VIII. Centro San Luis; IX. Cultura Shuar. 

XXXVIII l. TSUKANKA, Modesto; 11. 26 años; 111. Agricultor; IV. Ninguna; V. Curint's o Curika-
ka; VI. 20 años; VII. 27-IV-75; VIII. Centro Curint's o Curikaka; IX. Cultura Shuar. 

XXXIX INFORMANTES: Cfr. Fichas: XXXVII, XXXVIII y XL 

315 



.4. 

El Keerk o Kitiar está construido, en su mayor parte, de 
una sola pieza. La pieza mayor contiene: dorso, fondo o 
contratapa; aros o fajas; fajas internas; cuñas y tacos; man­
go; diapasón o batidor; cejilla; filetes; puente; botón; y, ca­
dena. 

Las piezas menores comprenden: tapa armónica; cla­
vijas y tirador o cordal. Estas piezas son independientes, las 
cuales forman una sola con la pieza mayor. 

Los constructores del Keerk o Kitiar seleccionan y pre­
paran el material. Es indispensable, nos decía el informante, 
que la madera esté bien seca. Esta madera es secada al 
natural, bien sea cortando un árbol o extrayendo un trozo de 
los árboles secos en piexL_ La madera seleccionada es la SHUI­
NIAxu. 

El instrumento, en todas sus partes, es de Shuinia o 
cedro. Sin embargo, en Chiwias, provincia de Morona Santia­
go, encontramos una variante en la tapa armónica, Juan 
Chimwiukta la hizo de latón, todas las piezas restantes fueron 
de shuinia. 

La tapa armónica se encuentra unida al cuerpo del ins­
trumento con tachuelas o clavos pequeños, cuando es de 
latón; si la tapa armónica es de shuinia, se une con clavos de 
chontaxLn. 

El "cordal" o "tirador" 1ª que es de shuinia, está unido al 

XL CHINWIUKTA, Juan: 11. 45 años; 111. Agricultor, Músico-Constructor; IV. Ninguna; V. 
Chiwias, Chiguaza, provincia Morona Santiago; VI. 30 años; VII. 12-Vl-75; VIII. Chiwias; 
IX. Cultura Shuar. 

XLI SHUINIA: "Cedro". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y FolKlóricos. OEA: 
INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

XLII CHONTA; Arbol de la familia de las palmas. Crece hasta 20 m. de altura. Flores 
amarillentas. Fruto rojizo. Fiesta de la chonta. Inicio .del año. Relevamiento de los 
Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

78 CORDAL: Accesorio de shuinia, al cual se fijan las cuerdas del violín -Keerk o Kitiar­
en la extremidad opuesta a la "voluta" o "pala churiada". PASCUALI-PRINCIPE. Pág. 
259. 

316 



"botón" o "cargador" 79 por medio de una piola de wasakexuu. 
la parte más ancha tiene perforaciones en donde se 

fijan las dos cuerdas. 
Los orificios del clavijero son hechos con clavo incan­

descente, poniendo mucho cuidado y tratando de calcular el 
diámetro de la clavija para que embone con exactitud. 

En la parte superior del clavijero, en la voluta o pala 
churiada, tiene un adorno. Es un rostro humano. 

Las cuerdas del Keerk o Kitiar son de kujixuv o de wasake. 
Estas se encuentran fijas en el cordal o tirador, y pasan por la 
cejilla hasta las clavijas. 

El arco es de NANKUCHIPxLv o de otro material flexible; 
en lugar de las crines de caballo utilizan fibras de wasake, las 
cuales se encuentran sujetas en cada extremo por una piola 
del mismo material. Tanto las cuerdas como las fibras del 
arco son frotadas con SHIRIPIKxLv,. 

La ejecución del instrumento es en cuclillas o sentados. 
El cargador o botón del instrumento va junto al pecho y el 
brazo un poco hacia afuera. 

3.2.5. 

utensilios de construcción más indispensables son: 

79 BOTON: Pieza inferior. Sirve para sujetar el trascado. PASCUALI-PRINCIPE. "Violín". 
Pág. 258. 

XLIII WASAKE: "Planta silvestre. De la familia de las cactáceas. Semejante al penco. Hojas 
largas. Tiene varios usos". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. 
OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

XLIV KUJI: "Mono nocturno, come cogollo de palma o de otros árboles. Es animal comesti­
ble". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: 
IOA-CCE, 1975. 

XLV NANKUCHIP: Es semejante al bejuco y/o una variante de la guadúe. Planta de la 
familia de las gramíneas. Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. 
OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

XLVI SHIRIPIK: "Cera del panal de avispero, tiene varios usos y entre ellos sirve para frotar 
las cuerdas y las fibras del arco". Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóri­
cos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

317 



un hacha, un machete, un cuchillo, una navaja, clavos, una 
piedra de afilar y un martillo. 

3.2.5.2. SELECCION DEL MATERIAL 

La mejor madera es la secada al natural. La "shuinia" y 
"la chonta" se cortan y se las deja secar, por lo menos de ocho 
meses a un año. La "Shuinia" se emplea para el instrumento 
y la "chonta" para los clavos. Esta, nos decía el informante, es 
madera muy dura. El "nankuchip" se usa para el arco. El 
"wasake" para las cuerdas y para el arco, se puede utilizar 
también las tripas de "kuji" para las cuerdas; y, el "shiripik" 
para frotar las mismas y las fibras del arcoxLv11

• 

3.2.5.3. CONFECCION 

Elegido el tronco de shuinia, cortan un trozp de 70 centí­
metros de largo por 26 de diámetro. Toman el hacha y lo 
parten en la mitad; con un machete se quitan las asperezas de 
la madera. En la parte plana del tronco dibujan el instrumento 
con un colorante vegetal. Entre los Shuar no existen moldes. 

Dibujado el instrumento, el machete empieza a desem­
peñar su papel. Juan Chinwiukta destroncó la madera y le dio 
la forma del instrumento. De vez en cuando, Chinwiukta, 
afilaba el machete en una piedra de río. Destroncado el instru­
mento, el informante-constructor, comenzó a pulir y a dar los 
acabados. El machete afilado, fue utilizado por segunda vez, 
pero en sentido plano. Retomó el pulimento por lo que llama­
ríamos los aros, luego el brazo y finalmente el clavijero. 

Terminada esta primera parte, se dedicó a hacer la caja 
de resonancia y finalmente la hendidura del clavijero. Tanto 
la caja de resonancia como el canal del clavijero fueron des­
troncados y pulidos con una navaja. La forma de la cejilla fue 
dada con el machete y el terminado con la navaja. 

XLVII CHINWIUKTA, Juan: Cfr. Datos de la Ficha VIII. Relevamiento de los Hechos Etnomu-
sicales y Folklórícos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

318 



voluta o final del clavijero fue acabada igualmente 
con la navaja. 

perforaciones del clavijero fueron hechas con un 
clavo incandescente. Preguntamos a nuestro informante­
constructor el por qué de esta técnica y él nos contestó que 
esa era la tradición. Así quedó terminada la pieza mayor del 
instrumento. 

Las piezas restantes construidas posteriormen-
te. dos clavijas, una para lado derecho y otra para el 
lado izquie~do, fueron moldeadas con una navaja. El cordal o 
tirador fue construido con la misma técnica. La tapa o tabla 
armónica, en este caso, fue hecha de latón. Los u oídos 
fueron perforados con un martillo y un clavo. El informante­
constructor indicaba que en lugar de la tabla armónica de 
latón, se usa una tapa delgadita de shuinia sujetada con 
clavos de chontaxLv111• 

Las cuerdas de wasake o kuji se sujetan en las perfora­
ciones del corsal o tirador, pasa por la cejilla y se enrolla en las 
clavijas. 

arco frotación de las cuerdas es un arco de cacería. 
de Nankuchip. los extremos del mismo se sujeta la fibra 

de wasake con el mismo material. Las dimensiones no son 
comunes. Finalmente, las cuerdas del instrumento y la fibra 

wasake del arco son con cera de Shiripik. 

XLVIII CHINWIUKTA, Juan: Cfr. Datos de la ficha VIII. Relevamiento de los Hechos Etnomusi-
cales y Folclóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

319 



3.2.6. 
lámina Nº 13 

326.1 Trozo de Shuinia o cedro. Mide 76 centímetros de largo por 26 de 
diámetro. 

lámina Nº 14 

326.2 Tronco de cedro o SHUINIA. Diseño del Keerk o Kitiar para la 
construcción. El diseño está hecho con colorante vegetal. 

320 



Lámina Nº 15 

326.3 La SHUINIA es destroncada con machete y navaja. Está dada la 
forma del KEERK o KITIAR. 

Lámina Nº 16 

326.4 Tapa o tabla armónica. Esta puede ser de SHUINIA o de latón. 
Oídos, signos o FF. 

321 



Lámina 17 

326.5 Unión de la mayor del KEERK o KITIAR con la tabla armóni-
ca. Usan clavos pequeños para asegurar la tapa. 

Lámina 18 

326.6 (1) Botón o cargador; Cordal o tirador; (3) Perforaciones para 
las cuerdas de WASAKE o KUJI. 

322 



Lámina Nº 19 

326.7 Dos clavijas para la tensión de las cuerdas. 

Lámina Nº 20 

326.8 Clavijero, canal, cuerdas, clavijas, voluta o "pala churiada" y 
rostro humano. 

323 



lámina Nº 21 

326.9 Arco de frotación y SHIRIPIK. El arco, en Shuar, se llama TSE-
REANxux. 

3.2.7. DIMENSIONES 

1. Tronco de shuinia o cedro: 76 centímetros de largo 
por 26 de diámetro; 2. Tronco partido: 76 por 16 cm.; 3. Largo 
del Keerk o Kitiar, desde el botón o cargador hasta el final de 
la voluta o pala churiada: 75 centímetros; 4, Tapa o tabla 
armónica: largo: 42 centímetros, 7 milímetros; ancho supe­
rior: 20 centímetros; ancho inferior: 19 centímetros; y, ancho 
central: 17 centímetros; 5. Dorso, fondo o contratapa: dimen­
siones similares a la tapa; 6. Brazo: 11 centímetros y 6 milíme­
tros de largo por 4 centímetros de diámetro; 7. Clavijero: 11 
centímetros de largo; 8. Clavijas: 9 centímetros de largo por 5 
milímetros de diámetro; 9. Canalete del clavijero: 5 centíme­
tros de largo por 2 1 /2 de profundidad; 10. Voluta o pala 
churiada: 5 centímetros de largo por 51/2 de profundidad; 11. 
Aros: 6 centímetros de ancho por 11.12 de espesor; 12. Cejilla: 

XLIX CHINWIUKTA,Juan: Cfr. Datos de la Ficha VIII. Releva miento de los Hechos Etnomusi-
cales y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

324 



4 centímetros de largo por 6 milímetros de ancho; 13. Oídos, 
signos o FF: 11 centímetros de largo; 14. Orificio de las cla­
vijas: 1 centímetro de diámetro; 15. Profundidad de la caja de 
resonancia: 4centímetros; 16. Cordal o tirador: largo: 12112; 
ancho superior: 3 1 /2; ancho inferior: 1 centímetro; y, espe­
sor: 5 milímetros; 17. Botón o cargador: 2 centímetros de 
diámetro; 18. Largo de las cuerdas: 47 centímetros; 19. Arco: 
44 centímetros de largo; y, 20. Fibra de frotación del arco: 43 
centímetros de largo por 1 de anchoL. 

3.2.8. DISPERSION 

El área de dispersión instrumental abarca las tres pro­
vincias: Zamora Chinchipe, Morona Santiago y Pastaza. 

Los lugares relevados e investigados son: (1) Zamora y 
sus Centros; (2) Sucúa y sus Centros; (3) Curint's o Curicaca y 
sus Centros; (5) Chiwias; (6) Taisha y sus Centros; (23) Bom­
boiza y sus Centros y, Zakanás y sus CentrosL' Cfr. Mapa del 
Relevamiento. 

3.2.9. CLASIFICACION 

3. 
3.2. 
3.2.1. 
321.3. 
321.3.2. 
321.322. 

Cordófono 
Cordófono compuesto 
Laúdes 
De mango 
De cuello 
De caja 

DIVISION COMUN FINAL 

321.322 - 7 
321.322 - 71 

Ejecución por frotación 
De arco 

L Datos del instrumento, Museo de Organología del IOA. No del objeto 15. Juan Chin­
wiukta-Constructor. 

U lugares del Relevamiento e Investigación del Instrumento. Relevamiento de los He­
chos Etnomusicales y Folclóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE, 1975. 

325 



3.2.10. uso 

Según informaciones de Juan ChinwiuktaL11, este instru­
mento utilizan los Shuar para cantos de "Anent" y "Namper", 
como también para llamar a los espíritus protectores al tomar 
el NATEML111

• El "natem" se toma para sentirse valeroso, fuer­
te, aguerrido y poder ver a los "Arutan". Durante la toma del 
"natem" se toca el "tumank", "Keerk" o Kitiar, se canta y se 
silba. Se invoca a los espíritus y ellos acuden ante los alucina­
dos. Ven imágenes que nunca han visto. Conocen las enfer­
medades y reconocen a los enemigosuv. 

Este instrumento toca, además, el shamán o brujo, 
mientras prepara y toma el "natem". Es muy espeso, lo to­
man en pequeñas cantidades. Durante este ritual se da aviso, 
por medio del TUNTUI, a los de la comunidad para que conoz­
can y sepan su valentía y poderLv. 

Este instrumento es de uso shamánico, como también 
amatorio. 

LII CHINWIUKTA, Juan: Cfr. Datos da la ficha VIII. Ralavamianto de los Hachos Etnomusicales 
y Folklóricos. OEA: INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

LIII l. Bolla; 11. 40 años; 111. Sacerdote; IV. Superior. V. Pumbuentza; VI. 15 años; VII. 8-IV-75; 
VIII. Pumbuentza; IX. Cultura Shuar; y, X. Apuntes de Campo. 

LIV l. José Taisha; 11. 80 años; 111. Shamán; IV. Ninguna. V. Gembuentza; VI. 65 años; VII. 
27-IV-75; VIII. Gembuentza; IX. Zona Geocultural Shuar y/o Ashuar; X. Apuntes de 
Campo. 

LV Cfr. Datos ficha XXXI. Relevamiento de los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: 
INIDEF-Ecuador: IOA-CCE; 1975. 

326 



3.2.11. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD'° 

lámina Nº 22 

IFII\I? 

.El .iwltrwn1111nto N 
toe1do <:Oll dlllll:!O. 

IFll\l.3 
Dltb111jo del bfl!IJlo .lsq . 

• 

1F1,., 

&I tOOA 00.l'A J11 
mcio deNCbilll U71 

..,..,..,.._.. 

"'•' El .iwltrum•n to 
•frotado 

80 HOOD, Mantle: The Etnomusicologist. New York, 1971; págs.: 163-196. 

327 



3.3. VIOLIN INDIGENA V MESTIZO 

3.3.1. HISTORIA 

El instrumento propio de los diferentes grupos in­
dígenas ecuatorianos era el "arco musical monohetero­
corde-' y de sus manos no salió hasta la llegada de los 
misioneros, colonizadores y/o conquistadores, como ha­
bíamos probado en páginas anteriores. 

Hagamos una breve historia de la difusión y dina­
mización de este instrumento entre los macro grupos: 
quichua-hablante y mestizo-hispano-hablante. 

Los misioneros y/o doctrineros escogían a unos 
cuantos indígenas jóvenes y enseñaban a cantar y a tocar 
algunos instrumentos como el arpa, violín y otros. 

Los instrumentos eran fabricados en forma tosca 
y primitiva, de acuerdo a la técnica enseñada y a los re­
cursos disponibles. 

Fundado el Colegio "San Andrés" en 1555, se 
inicia una época de difusión instrumental europea. Mú­
sica, músicos e instrumentos invaden el Ecuador. lnd í­
genas y mestizos asimilan esta técnica y cultura. De este 
Colegio sale muy bien formado Cristóbal de Caranqui 81

. 

El desarrollo musical, después de la conquista, se debe 
a las comunidades religiosas. El Padre Chantre y Herrera lleva 
la música al oriente; en Santo Tomás de Andoas, el P. Wen­
ceslao Brayer, enseñó a cantar la misa a los niños e hizo 
aprender a tocar el arpa en Quito a un mozo andoa; en el 
pueblo de los Yurimaguas de igual forma; entre los J'ameos, 
Omaguas, el P. lriarte enseñó por nota a tocar el arpa y violín; 
en 1810, Fray Tomás de Mideros y Miño-agustino-funda la 

81 Archivo de San Francisco de Quito. Documentos inéditos. 

328 



primera escuela de música, en donde se enseñaba: teoria, 
solfeo, canto, órgano e instrumentos de orquesta; y, en el 
mismo año, Fray Antonio Altuna, funda una Escuela de Músi­
ca en el Convento de San Francisco ª2

• 

Doctrineros y/o misioneros desarrollaron la música y 
acomodaron canciones de carácter pentatónico para su evan­
gélización, produciéndose hibridaciones culturales. 

En la Costa, en la Sierra y en el Oriente, lugares de 
misioneros )v'o doctrineros, proliferaron los instrumentos eu­
ropeos sin abandonarse los autóctonos, en el macro grupo 
quichua-hablante. 

Segundo Luis Moreno, en "La Música en el Ecuador", 
en "El Ecuador en Cien años de Independencia", dice: "El 
método del violín publicado e.n España en 1756, por Josef 
Hernando, sirvió para el aprendizaje de nuestros compatrio­
tas; me da la idea, que a mediados del siglo XVIII y principios 
del XIX se contaba con violinistas bastante diestros en el 
país". Prosigue: "No faltaban en las ciudades principales y 
aun en poblaciones de segundo orden músicos españoles 
bastante entendidos y entusiastas, que propendían con ahín­
co al progreso del divino arte. Uno de estos fue Santiago N. 
Chávez, que se radicó en Otavalo a fines del siglo antepasado 
y que difundió el conocimiento de la buena música en la 
bellísima provincia de lmbabura" 83

• 

De aquí se desprende que a Quito llegaron músicos 
europeos, quizá misioneros o contratados por éstos, para que 
enseñaran a los indígenas y mestizos, los cuales fueron muy 
aprovechados y se encargaron de difundir la música y sus 
instrumentos en el Ecuador. 

En nuestras investigaciones de campo hemos encontra­
do violinistas tanto indígenas como mestizos de tipo folk, los 
cuales mantienen la constante de asimilación europea a tra-

82 Archivo de San Francisco de Quito. Documentos inéditos. 

83 MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador", en "El Ecuador en Cien Años de 
Independencia". Tomo 11. Imp. de la Escuela de Artes y Oficios. Quito, 1930; pág 221. 

329 



vés de la constante con variantes de técnica, construcción de 
instrumentos y cancionero. Pueblos .Pequeños y comunida­
des indígenas tienen su música violinística para sus ritos y 
festividades. 

En lmbabura se tienen datos concretos desde el siglo 
XVIII de muy buenos violinistas. Entre estos tenemos: José 
Páliz; los hermanos Isidro, Carlos y Francisco de la Torre; 
Juan Antonio de la Torre, hijo de Isidro de la Torre; Rafael 
Suárez; José Dalgo; Ramón Tianga; José María Chicaiza; 
Baltazar Chicaiza; Segundo león; Manuel Albán; Aparicio 
Páliz, hijo de José Páliz; Nicolás Chávez, hijo de Santiago N. 
Chávez; los hermanos Francisco y Nicolás Chávez; Ramón 
Chávez, hijo de Rafael Chávez; Antonio Chávez; y, Virgilio 
Chávez84. Estos son los pioneros en la técnica violinística en 
nuestra provincia. Ellos fueron los poseedores, transportado­
res y dinamizadores de la música y sus hibridaciones. Trans­
mitieron sus conocimientos a los músicos de comienzos del 
siglo. 

En todas las provincias del Ecuador, existieron músicos 
constructores -Luthiers- en nuestro caso, violinistas. En 
capítulo aparte se hará historia de los músicos ecuatorianos 
que dieron lustre a la música nacional tanto popular como 
folclórica. 

3.3.2. 

El violín con características europeas se encuentra vi­
gente tanto en el macro grupo quichua-hablante como en el 
m~cro grupo mestizo-hispano-hablante. Estos son los posee­
dores, dinamizadores y transmisores de la técnica de cons­
trucción -luthiers-, técnica de ejecución, recreación y difu-

84 

330 

MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador", en "El _E?uador ~n Cien Años d~ 
Independencia". Tomo 11. Imp. de la Escuela de Artes y Of1c1os. Quito, 1930; págs •• 
261c269. 



sión de la música folk y popular. 
Las persistencias en zonas geoculturales del macro gru­

po quichua-hablante poseen este instrumento. Los saragu­
ros, tos chimborazos -puruháes-, los salasacas, los de Pi­
chincha -quitus-, los imbaburas, todos, poseen el violín 
para sus ritos funerarios. En "Punyaro", dice Rubio Orbe, 
"dan preferencia al arpa y violín, en lugar de otros instrumen­
tos, para los velorios y traslado de cadáveres"ª5

• En nuestras 
investigaciones, hemos confirmado el dato; en Saraguro: 
José Miguel Puchaicela; en Gualsaquí: Luis María Gualsaquí 
GuerreroLVII, igualmente en otras comunidades. 

Los mestizos, macro grupo hispano-hablante, utilizan 
en los ritos y / o ceremonias religiosas: entierros, Semana 
Santa, Navidad, etc.; y en regocijos sociales y familiares. 

3.3.3. DESCRIPCION 

El violín que usan los macro grupos quichua-hablante y 
mestizo hispano-hablante es de corte europeo. 

Consta de las siguientes partes: la tabla o tapa armónica 
de una sola pieza, es de pino; el dorso, fondo, contratapa o 
trastapa, de una sola pieza, es de cedro; los aros o fajas, seis 
piezas, son de cedro; las cuñas o tacos, refuerzos de uniones 
de las partes, son de cedro o nogal; el mango o brazo, de una 
sola pieza, es de cedro; el diapasón, batidor o sobrepunto, es 
de lacre; la cejilla o capatasto es de madera dura, chonta o 

85 RUBIO ORBE, Gonzalo: "Punyaro. estudio de Antropología Social y Cultural de una 
comunidad indígena y mestiza". Quito; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana, 1956, pág. 
430. 

LVI l. PUCHAICELA, José Miguel; 11. 46 años; 111. Agricultor-músico; IV. Primaria; V. Saraguro; 
VI. 20 años; VII. 18-V-75; VIII. Saraguro; IX. Macro grupo quichua hablante; X. Apuntes 
de Campo. Ralevamiento da los Hechos Etnomusicales y Folklóricos. OEA: INIDEF­
ECUADOR: IOA-CCE. 1975. 

LVII l. Gualsaquí, Luis Maria; 11. 25 años; 111. Jornalero-músico; IV. Ninguna; V. Gualsaqui-
Quichinche-Otavalo; VI. 5 años; VII. 2-Vll-75; VIII. Gualsaqui; IX. Macro grupo quichua 
hablante; X. Apuntes de Campo. 

331 



eucalipto; el puente, una sola pieza, de madera dura, chonta o 
eucalipto; el cargador o botón, una sola pieza, de cedro; el 
cordal o tirador, una sola es de pino; las clavijas, cuatro 
piezas, de madera dura; y cadenas de cedroLVll1• Tiene la voluta 
o pala churiada y las FF o signos. 

El arco es de dos piezas de eucalipto y crin de caballoux. 
Su formato es de 1790, Viotti. 

El instrumento es fondeado con "cellador" color "café" 
y "laca transparente"LX. 

Las posibilidades de encordadura son: una de cuerdas 
metálicas y otra de tripas gatoLX1• 

333.1 ELEMENTOS QUE COMPONENLXII 

333.11 
333.12 

Tapa armónica o "tabla" 
Dorso o "contratapa" 

1 pieza de pino 
1 pieza de cedro 

LVIII l. CAMPOS CASTILLO, Rafael; 11. 81 años; 111. Constructor de instrumentos; IV. Ninguna; 
V. Barrio San Blas-Otavalo; VI. 65 años; VII. 28-X-77; VIII. Barrio San Blas-Otavalo; IX. 
Macro grupo mestizo hispano hablante; X. Apuntes de Campo. Departamento de 
Etnomusicología del IOA, 1977. 

LIX CAMPOS CASTILLO, Rafael: Cfr. Datos de la ficha Nº (XXVI). Datos del Departamento de 
Etnomusicología del Instituto Otavaleño de Antropología. 28-X-77. 

LX CAMPOS VELA, Jorge Eduardo; 11. 30 años; 111. Constructor Luthier; IV. Primaria; V. Barrio 
San Blas-Otavalo; VI. 14 años; VII. 28-X-77; VIII. San Blas-Otavalo; IX. Macro grupo 
mestizo hispano hablante; X. Apuntes de Campo del Departamento de Etnomusicolo­
gía del IOA, 1977. 

LXI l. BARRIGA, Luis Gonzalo; 11. 21 años; 111. Constructor Luthier; IV. Primaria; V. Barrio San 
Blas-Otavalo; VI. 6 años; VII. 28-X-77; VIII. San Blas-Otavalo; IX. Macro grupo mestizo 
hispano-hablante; X. Apuntes de Campo. Departamento de Etnomusicología del IOA, 
1977. 

LXII l. CAMPOS VELA, Jorge Eduardo; 11. 30 años; 111. Constructor Luthier; IV. Primaria; V. 

332 

Barrio San Blas-Otavalo; VI. 1 a 4 años; VII. 28-X-77; VIII. San Blas-Otavalo; IX. Macro 
grupo mestizo hispano-hablante; Apuntes de Campo. Departamento de Etnomusi­
cología del Instituto Otavaleño de Antropología. 1977. 



333.13 Aros 6 piezas de cedro 
333.14 Tacos o "cuñas" 6 piezas de cedro 

o de nogal 
333.15 Mango o "brazo" 1 pieza de cedro 
333.16 Diapasón, "batidor 1 pieza de chonta 

o "sobrepunto" o de eucalipto 
333.17 Cejilla 1 pieza de chonta 

o de eucalipto 
333.18 Puente 1 pieza de pino 
333.19 Botón o "cargador" 1 pieza de chonta 

o de eucalipto 
333.1.10 Cordal o "tirador" 1 pieza de pino 
333.1.11 Clavijas 4 piezas de chonta 

o de eucalipto 
333.1.12 Cadenas 1 pieza de cedro 

333.2 ARCO 
333.21 Arco 2 piezas de eucalipto 
333.22 Frotador Crin de caballo 

333.3 ENCORDADURA 
333.31 Encordadura 4 cuerdas de tripa 

de gato 
333.32 Encordadura 4 cuerdas metálicas 

333.4 ADORNOS 
333.41 1 voluta o "pala churiada" parte final del 

clavijero 

3.3.4. CONSTRUCCION 

Los constructores utilizan herramientas especiales: 

333 



sierrasª 6
, cepillosª 7

, formonesªª, martillos 89, serruchos 9º, 
escuadras91

, zuela92
, gramil 93

, lijas94
, sogas95, y caladora 96 LXm. 

El constructor prepara y selecciona el material. la ma­
dera de pino, cedro, nogal, chonta y eucalipto compra por 
tablones. Es indispensable, nos decía el informante, que la 
madera esté bien seca. Los tablones deben permanecer se­
cándose por lo menos de dos a tres años y si es mucho mayor 
el tiempo, es mejor. No se debe emplear la madera fresca o 
secada artificialmente. El tronco rústico, continuaba el infor­
mante, debe ser aserrado a lo largo, formando tablones, de 

86 SIMTa: herramienta: con una hoja de acero, con dientes agudos y triscados en el borde, 
sujeta a un mango, un bastidor u otra armazón adecuada y sirve para dividir madera u 
otros cuerpos duros. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". Espasa-Calpe. 
Madrid, 1970. pág. 1201. 

87 Garlopa oceplllo: herramienta con puño: sirve para igualar las superficies de la madera. 
Son de diferente tamaño y material. Garlopas de madera y de hierro, desde la destron­
cadora hasta la pulidora. Sapo. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". 
Espasa-Calpe. Madrid, 1970. pág. 655. 

88 Formón: herramienta de carpintería. Escoplos, gurbias, etc. "Diccionario de la Real 
Academia de la Lengua" Espasa-Calpe. Madrid, 1970. pág. 630. 

89 Martillo: herramienta de percusión, compuesta de una cabeza, por lo común de hierro y 
un mango. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". Espasa-Calpe. Madrid, 
1970. pág. 850. 

90 Serrucho: herramienta. Sierra de hoja ancha y regularmente con sólo una manija. 
Variedad: grandes y pequeños. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". 
Espasa-Calpe. Madrid, 1970. pág. 1197. 

91 Escuadra: herramienta. Pieza de hierro u otro metal, con dos ramas en ángulo recto, con 
que se aseguran las ensambladuras de los maderos. "Diccionario de la Real Academia 
de la Lengua". Espasa-Calpe. Madrid, 1970. pág. 562. 

92 Azuela o Zuela: herramienta de carpintero, compuesta de una plancha de hierro acera­
da y cortante, de 10 a 12 centímetros de anchura, y un mango corto de madera, que 
forma recodo. Sirve para desbastar. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". 
Espasa-Calpe. Madrid, 1970. pág. 152. 

93 Gramil: herramienta compuesta de una tablita atravesada perpendicularmente por un 
listón móvil, que se afianza en su cajera por medio de una cuña, y va provisto, cerca de 
uno de sus extremos, de una punta de acero. Corriendo el listón hasta la distancia 
conveniente y pasando la tablita por el canto de un objeto, la punta señalará una 
paralela al borde. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". Espasa-Calpe. 
Madrid, 1970. pág. 674. 

94 Lija: papel con polvos o arenillas de vidrio o esmeril adheridos que sirven para pulir 
maderas. "Diccionario de la Real Academia de la Lengua". Espasa-Calpe. Madrid, 1970. 
pág. 805. 

95 Soga: cuerda gruesa o delgada de esparto u otro material, como de la fibra de cabuya. 

96 Caladora: máquina para hacer la FF en el violín. 

LXIII CAMPOS VELA, Jorge Eduardo: Cfr. Datos de la ficha (XXX). Apuntes de Campo del 
Departamento de Etnomusicología del Instituto Otavaleño de Antropología, 1977. 

334 



modo que, la fibra de la madera, forme paralelas al corte de 
los mismos LXiv. 

Los tablones, a su vez, son recortados en tablillas de un 
espesor de cinco líneas. Estas, cepilladas y preparadas están 
listas para entrar en los .moldes. 

Los moldesLXv se colocan sobre las tablillas de pino y 
cedro y se traza exactamente el violín que se desea construir. 
La tablilla se va cortando, con toda precisión, dando la forma 
que debe tener la tapa armónica o tabla y el dorso o contrata­
pa, así como cada una de las partes. 

La densidad y peso se halla en estrecha relación con las 
cualidades acústicas del material y sirve de base para deter­
minar los espesores. Estos deben estar relacionados con las 
cualidades físicas de la madera. Es sabido que las maderas al 
ser percutidas emiten entre sí sonidos de diferente altura. 

Sobre la tablilla, al colocar el molde de la tapa armónica, 
se dibujan las FF., oídos o signos que son perforados con la 
caladora. 

Preparadas cada una de las partes comienza el ensam­
blaje, el informante indicaba: "En estos instrumentos no se 
debe poner clavos. Se unen las partes con cola y se da la 
forma de los aros con sogas y mordazas". Proseguía: "las 
sogas sirven para amarrar y/o sujetar la tapa, contratapa y el 
aro. En el borde de cada una de las partes se pone cola muy 
espesa. Luego, se asegura con sogas y mordazas"LXv,. 

Concluido el violín al natural, se procede al lijado y 
barnizado. Lijado el instrumento se pasa el "sellador"LXvu. Este 
proceso se llama "emporar, o sea, sirve para quitar las aspe­
rezas y poros de la madera. Después del emporado se da tres 

LXIV CAMPOS CASTILLO, Rafael: Cfr. Datos de la Ficha LVIII. Apuntes de Campo del Departa­
mento de Etnomusicología del Instituto Otavaleño de Antropología. 1977. 

LXV MOLDES: piezas o conjunto de ellas, hechas de papel o cartón en las que se encuentra 
la figura exacta del instrumento, en nuestro caso, el violín. Rafael Campos Castillo. Cfr. 
Datos Ficha LVIII. Apuntes de Campo del Departamento de Etnomusicología del IOA. 
1977. 

LXVI CAMPOS VELA, Jorge Eduardo: Cfr. Datos de la ficha LXII. Apuntes de Campo del 
Departamento de Etnomusicología del Instituto Otavaleño de Antropología. 1977. 

LXVII SELLADOR: Aceite con tinner. Apuntes de Campo del Departamento de Etnomusicolo­
gía del IOA. Luis Gonzalo Barriga. Cfr. Datos de la ficha LXI. 1977. 

335 



manos de "laca"LXvm y tres de lija. Finalmente se pasa una 
mano de laca transparente y el instrumento queda termina­
do. En lugar de laca, se puede utilizar barniz97

• 

3.3.4.1. ACCESORIOS 

los accesorios como partes variables del instrumento 
son: "el puente", "caballo" o "burro", que es de madera 
dura, aunque puede ser de pino. Su posición normal están en 
la línea de gravedad que une los cortes internos de las "FF", 
oído o signo; las "clavijas" se usan de madera dura, eucalipto 
o chonta; y, "cuerdas", que son de tripa de gato o de metal. 
En el macro grupo quichua-hablante utilizan tripas de gato; y, 
en el macro grupo mestizo-hispano hablante usan las de 
metaP'x. 

3.3.4.2. ARCO. 

El arco está compuesto de dos piezas de madera dura, 
en nuestro caso de eucalipto. Las crines se encuentran suje­
tas en ambos lados. En la parte superior son introducidas y 
amarradas con una piolaLXX. 

LXVIII LACA: Substancia resinosa, translúcida, quebradiza y encarnada, que se forma en las 
ramas de varios árboles con la exudación que producen las picaduras

1
de unos insectos 

parecidos a la cochinilla y los restos de estos animales que mueren en el líquido que 
hacen fluir. Es de color rojizo, se puede sacar de la cochinilla, de la raíz de la rubia o del 
palo de Pernambuco. Luis Gonzalo Barriga. Cfr. Datos de la Ficha LXI. Apuntes de 
Campo del Departamento de Etnomusicología del Instituto Otavaleño de Antropología. 
1977. 

97 BARNIZ: Muchas son las fórmulas de composición del barniz 1° aceite de semilla de 
lino, cuatro partes, esencia de trementina dos, aloe una, de enebro una; 2° benzoina, 
goma de enebro, mastica, alcohol de vino; 3° aceite de semilla de lino una parte, dos de 
resina y una mitad de resina de pino; y, 4° una de lino, dos de resina y media de pino. G. 
Pascuali - R. Príncipe. "El Violín". Ricordi Americana, Buenos Aires, 1952. 

LXIX Violín de estudio. Nº del objeto 26. Museo de Organología del IOA. Pedro Manuel 
Mecías, Rafael Campos Castillo (?). 

LXX CAMPOS CASTILLO. Rafael. Cfr. Datos Ficha Nº LIX. 1977. 

336 



3.3.5. 

Tabla Armónica 

3.3.5.1. El molde de la tabla armónica colocado sobre la 
tablilla y las FF o signo. mismo molde sirve para la "contra­
tapa o dorso". 

' 1 

Tablilla 

Molde 
y Trazo 

Tabla Armónica 

337 



Lámina N° 24 

3.3.5.2. Voluta o pala churiada; clavijas y clavijero; cejilla; 
y, diapasón o batidor. 

338 

pala chureada 

Clavijas 

Diapasón o 
Batidor 



3.3.5.3. COMUNMENTE SE LLAMA CABALLO Al PUENTE 

Uimina No. 25 

~ 

Puente o caballo 

Flg.13 

3.3.5.4. Puente o caballo; cordal o tirador. 

Lámina No. 26 

Flg. 14 

Cordal o Tirador 

339 



w 
.¡:,. 
o 

Voluta Clavijero 
o pala chureada 

3.3.5.5. al natural y sus partes. Visto 

Cejilla 
Diapasón o Batidor 

1 
.... 

Brazo o Mango l 
Arcós 

Puente o 
Caballo 

\ 
Cordel o 
Tirador 

I 
Botón 

Dorso, Trasfondo, Fondo o Contratapa 

flg.15 

,... .,. 
3 
5· 
ll) 

z 
? 
N 
....¡ 



Flg.16 

Violín visto 

lámina No. 28 

Canal del clavijero 

Brazo o mango 

frente con sus partes constitutivas. 

~ Voluta o pala chureada 

__ Clavija 

Diapasón, sobrepunto o 
batidor 

---1--Tabla armónica o tapa 

F .F, signo o vida 

Puente o caballo 

___ Botón o cargador 

341 



Flg.17 

3.3.5.7. 

Lámina No. 29 

Arco y sus partes. 

Crin de 
caballo 

Arco y su 
parte mayor 

342 



DIMENSIONES: 

PARTES DEL VIOLIN. 

3.3.6. 

3.3.6.1. 
3.3.6.1.1. Largo del cuerpo: 59 cm., desde el botón hasta la 
voluta. 

3.3.6.1.2. Tabla armónica: ancho superior: 16,5 mm.; an-
cho inferior: 

21,2 mm.; y, ancho central: 12,3 mm. 
3.3.6.1.3. Dorso: igual a la tabla armónica. 
3.3.6.1.41-. Desde la parte superior de la tabla armónica hasta 
la línea que une 

los cortes internos de la "FF": 14 cm. 
3.3.6.1.5. Largo del mango hasta la cejilla: 12,9 mm. 
3.3.6.1.6. Clavijero, desde la cejilla hasta la voluta: 12,5 mm. 
3.3.6.1.7. Diapasón: largo: 24 cm.; ancho superior: 2,4 
mm.; ancho inferior: 

4,5 mm.; ancho central: 3,4 mm. 
3.3.6.1.8. Aros: ancho superior: 3,6 mm.; ancho inferior: 
3,8 mm.; ancho 

central: 3,9 mm. 
3.3,!i.1.9. Puente: largo: 5,7 mm.; y, ancho: 2,1 mm. 
3.3.6.1.10. Cordal: largo: 11 cm.; ancho superior: 4,7 mm.; 
ancho inferior: 

1,9 mm.; y, ancho central: 2,9 mm. 
3.3.6.1.11. Botón: largo: 1,6 mm. 
3.3.6.1.12. Clavijas: largo: 5,8 mm. 
3.3.6.1.13. Canalete del clavijero: largo: 9 cm.; ancho 1,5 
mm.; 

3.3.6.1.14. 

3.3.6.1.15. 
3.3.6.1.16. 

3.3.6.2. 

3.3.6.2.1. 

y, profundidad: 2,7 mm. 
Arco: largo: 39,9 mm.; ancho superior: 4,8 mm.; 
ancho inferior: 1,5 mm. 

Crin: largo 31 cm. 
FF: largo: 8,9 mm. 

ESPESORES. 

Tabla armónica: 2 mm. 

343 



3.3.6.2.2. Dorso: 2 mm. 
3.3.6.2.3. Mango: ancho superior: 2,4 mm.; ancho inferior: 
3,4 mm.; y, 

3.3.6.2.4. 
3.3.6.2.5. 
3.3.6.2.6. 
3.3.6.2.7. 
3.3.6.2.8. 
3.3.6.2.9. 
3.3.6.2.10. 

fundidad 

mm. 

ancho central: 2,9 mm.; profundidad: 1,6 mm. 
Diapasón: superior: 6 mm. e inferior: 2 mm. 
Aros: 2 mm. 
Puente: 6 mm. 
Cordal: 4 mm. 
Botón, diámetro: 5 mm. 
Clavija: diámetro: 7 mm. 
Clavijero: profundidad superior: 2,9 mm.; pro-

inferior: 3,5 mm.; y, profundidad central 3,3 

3.3.6.2.11. Cejilla: 3 mm. 

337. DISPERSION. 
los macro grupos: mestizo hispano-hablante y qui­

chua-hablante son los poseedores, revitalizadores y dinami­
zadores, por dispersión europea, del instrumento violín. Se 
encuentra extendido en todo el Ecuador. 

3.3.7. CLASIFICACION. 

3. 
3.2. 
3.2.1. 
3.2.1.3. 
3.2.1.3.2. 
3.2.1.3.2.2. 

Cordófono 
Cordófono compuesto 
laúd 
De mango 
De cuello 
De caja 

DIVISION COMUN FINAL: 

321.322 - 7 Ejecución por frotación 
321.322 - 71 De arco 

Clasificación según Hornbostel y Curt Sachs. 

344 



3.3.9. uso 

Los cronistas coinciden al afirmar que la música forma­
ba parte de la organización social y ritual. Hacen alusión con 
ocasión de entierros, bodas y guerras, fiestas de sacrificios 
humanos y procesiones rituales, bailes de adoración y de 
esparcimiento; al respecto, Jerónimo de Mendieta habla del 
entierro de CALTZONTZIN 98

. En el "canto de danza", traduci­
do del náhuatl, se lee: "Los sacrificios, frente a la montaña de 
las águilas" 99

; José de Acosta narra: "Los ingas, señores del 
Perú, tenían dos géneros de fiestas: unas eran ordinarias, que 
venían a tiempos determinados por sus meses y otras ex­
tra o rd in arias, que eran por causas ocurrentes de 
importancia" 1ºº; Curt Sachs en su "Historia mundial de la 
danza", cuenta: "Las danzas de bodas y de los funerales, de 
imitación de animales y de iniciación de los jóvenes, de dan­
zas bélicas y de veneración a los astros, de máscaras e implo­
ración a las fuerzas naturales y, aún, hasta el ritmo para fines 
terapéuticos, shamanismo y/o curanderismo" 1º1

• 

En la conquista y en la colonia permanecen sus costum­
bres y sus tradiciones. Al respecto, Jerónimo de Mendieta 
dice: "Aunque en lo público no se hacían los sacrificios acos­
tumbrados en que solían matar hombres, pero en lo secreto 
los templos estaban servidos y guardados con sus ceremo­
nias antiguas, y los mismos religiosos a veces oían de noche 
la grita de los bailes, cantares y borracheras en que 
andaban" 1º2

• "La base de la liturgia, hablando de los misione­
ros, prosigue Mendieta, era el canto. Tradujeron lo principal 

98 MENDIETA, Jerónimo de: "Historia eclesiástica indiana". 1596. Publicado por J. García 
lcasbalseta, México 1870. Lib. 11. Cap. XLI; pág. 166. 

99 "Canto de Danza", traducido del náhuatl, por Angel María Garibay K., en Poesía indíge­
na de la altiplanicie, 1940; pág. 113. 

100 AGOSTA, José de: "Historia Natural y Moral de las Indias", 1591; Nueva Edt., México, 
1940. Libro V; Cap. 28; pág. 429. 

101 SANCHEZ LABRADOR, P. Joseph: "Paraguay Catholico", 1772. Nueva Edt. Buenos 
Aires, 1936; págs.: 54-55. 

102 MENDIETA, Jerónimo de: Op. Cit., Libro 111. Cap. XX. Pág. 220. 

345 



de la doctrina cristiana y pusiéronle en canto llano muy gra­
cioso que sirvió de buen reclamo para atraer gente" 103

• Se­
gundo Luis Moreno refiere: "Los misioneros escogían unos 
cuantos mocitos indígenas de memoria, sin ninguna prepa­
ración, les enseñaban a cantar algunas plegarias y aun la 
misa, la salve, etc., y a los que demostraban habilidad espe­
cial les enseñaban a tañer el arpa y el violín; el principal 
objeto era llenar las necesidades no muy exigentes, por cier­
to, de las nacientes iglesias que fundaban" 104

• Más adelante 
anota: "se encontraban buenos cantores y tocadores de arpa 
y violín para las funciones del templo" 1º5

• 

Este instrumento, el violín, desplazó a los instrumentos 
autóctonos en los ritos religiosos y/o funerarios. Indígenas y 
mestizos lo hicieron suyo. 

Los mestizos formaban conjuntos y, a este respecto, 
Segundo luis Moreno, dice: "la flauta, el clarinete y el oboe, 
también adquirieron cierta difusión, pero sobre todo el violín. 
Con estos instrumentos y arpa formaban los conjuntos 
para las fiestas de la alta sociedad" 100

• 

Indígenas y mestizos después de la llegada de los con­
quistadores y misioneros y/ o doctrineros usaron y usan el 
violín en sus ritos y festividades religiosas. El violín desplazó 
al arco musical. 

103 MENDIETA, Jerónimo de: Op. Cit., Libro IV. Cap. XIII; pág. 22. 

104 MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador", en "El Ecuador en Cien Años de 
Independencia". Tomo 11. Imp. de la Escuela de Artes y Oficios. Quito, 1930; pág. 203. 

105 MORENO, Segundo Luis: Op. Cit., Tomo 11. Imp. de la Escuela de Artes y Oficios. Quito, 
1930; pág. 220. 

106 MORENO, Segundo Luis: Op. Cit., Tomo 11. Imp. de la Escuela de Artes y Oficios. Quito, 
1930; pág. 210. 

346 



3.3.10. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 
lámina No. 30 

I 

_J 

lado isqmrdo 

I 

• 

;;;,,, 

Dlbajo dd 
balu@ isquierdo 

u ha~ 
H :trotado 

El instrumento puede ejecutarse de pie, sentado o en 
cuclillas. El indígena sostiene en el pecho y el mestizo en el 
mentón. El instrumento es frotado con arco y digitado por la 
mano izquierda. 

347 



3.3.11. 

3.3.11.1. 

TECNICAS 

CUERDAS Y AFINACION 

El antiguo encordado lo constituían tres cuerdas de una 
tripa y una recubierta de cobre. MI, primera cuerda de tripa; 
LA, segunda cuerda de tripa; RE, tercera cuerda de tripa; y, 
SOL cuarta cuerda de cobre. Entre los indígenas las cuatro 
cuerdas son de tripa de g?tv o bien son cuerdas metálicas. 

El violín está é'r'.nado por quintas justas; 1ª cuerda, MI 
natural; 2ª cuerda, :..A natural; 3ª cuerda, RE natural; y 4ª 
cuerda, FA natural. 

Fig. Nº ... 

Primera cuerda 
Segunda cuerda 
Tercera cuerda 
Cuarta ·cuerda 

Esta afinación no siempre es igual en los tocadores de 
violín; unas veces está 1/2 ó 1 tono más bajo o más alto, en 
relación a nuestro patrón. 

3.3.11.2. EXTENSION 

La extensión normal del violín es desde el sol bajo hasta el 
sol, octava alta. Sin embargo, el violinista folk no llega a estos 
sonidos de registro sobre agudo. Se mantiene en posición 
intermedia. 

3.3.11.3. TIMBRE 

El violín posee una gran variedad de colores. Cada cuerda 
tiene su color particular. La primera cuerda -llamada 

348 



prima- es brillante, abierta, incisiva, rica y mordiente; la 
segunda cuerda es persuasiva y suave; la tercera es de una 
gran dulzura y de efectos de noble poesía; y, la cuarta cuerda 
tiene un timbre casi de contralto. 

Sin embargo, el músico folk, sin conocer la técnica clási­
ca dérlimbre de cada una de las cuerdas, llega a expresar sus 
se'ntimientos y sus canciones saturadas de amor y de ternura. 
En algunos casos no se puede envidiar la técnica de. escuela. 
El sentimiento está sobre la técnica. 

3.3.11.4. PRODUCCION DEL SONIDO 

El sonido del violín presenta diversos aspectos, según 
cómo y dónde se pone en vibración la cuerda. Digamos, entre 
otras cosas, que también la posición de la. mano izquierda 
sobre la "trastiera" influye sobre el sonido: cuando la mano 
izquierda se halla más o menos en el centro de la cuerda, la 
son.oridad tiene una calidez mórbida y persuasiva y es la más 
eficaz que se puede obtener; si la mano izquierda se desplaza 
hacia el "puente"; y, si se desplaza hacia el "capatasto", la 
cuerda se alarga y el sonido es claro. • 

3.4. 

3.4.1. 

GUITARRA 

HISTORIA 

En las páginas anteriores tratamos de determinar la 
historia de este instrumento de gran raigambre en el pueblo 
ecuatoriano. Hemos buscado las fuentes más confiables y 
hemos rastreado todo cuanto ha estado al alcance, a fin de 
dar una visión, lo más completa, sobre el origen, uso y fun­
ción de este instrumento de tradición oral popular. A nuestros 
lectores remitimos a las páginas 265-282. En ellas pueden 
encontrar el proceso evolutivo de la guitarra hasta llegar a la 
moderna de seis cuerdas. 

349 



3.4.2. MITOLOGIA 

Se cuenta que el número originario de cuerdas de este 
instrumento eran cuatro, las cuales simbolizaban los cuatro 
elementos, como son: las fases de la luna, los puntos cardina­
les, las semanas del mes y las estaciones del año; además a 
estos cuatro elementos se debe añadir: los cuatro humores. 

Es de suponer que, en el proceso evolutivo, los cordófo­
nos fueron de una cuerda, de dos, de tres, de cuatro, de cinco, 
de seis cuerdas, etc.; de una cuerda tenemos el "Tumank o 
Tsayantur" instrumento de la cultura Shuar y muchos otros 
instrumentos de origen africano; de dos cuerdas podemos 
citar el "keerk o kitiar", que también pertenece a la cultura 
Shuar y Achuar, y otros instrumentos similares de origen 
oriental; de tres cuerdas, el conocido instrumento histórico 
denominado "Chrotta" que aún se lo usa en el Medio Oriente; 
de cuatro cuerdas, el "cuatro" venezolano; de cinco cuerdas, 
el "cinco" conocido en los medios populares venezolanos; el 
de seis cuerdas, nuestra guitarra contemporánea, conocida 
en Venezuela como el "seis"; así podríamos seguir enume­
rando los diferentes instrumentos de variado número de 
cuerdas. 

El número de cuerdas de los cordófonos está en íntima 
relación con las primeras cosmogonías; los instrumentos de 
una cuerda representan el agua; los de dos el frío y el calor; 
los de tres, el agua, frío y calor; los de cuatro, el agua, frío, 
calor y aire, etc. Estos elementos simbolizan las primeras 
cosmogonías del tiempo de los jónicos, como: Thales de 
Mileto, Anaximandro de Mileto, Anaxímenes de Mileto y Dió­
genes de Apolonia; además, el instrumento de cuatro cuer­
das, tiene otras connotaciones cosmogónicas, tales como: 
"las cuatro fases de la luna": nueva, creciente, menguante y 
llena; también, la luna ha sido considerada como una deidad 
universal en la mitología de los pueblos de todos los conti­
nentes; en torno a ella se han tejido vaticinios, presagios y 
controles naturales y humanos; simbólicamente, la luna es el 
paraíso de los recién casados. En la cultura Shuar y Achuar, 

350 



sin embargo, la luna es una divorciada del sol. 
"Los cuatro puntos cardinales" representan a las cuatro 

cuerdas como queda apuntado arriba: norte, sur, este y oes­
te. En el mundo andino el orden de numeración de estos 
puntos era: este, oeste,.sur y norte. Esta forma de relación y 
contaje tenía un sentido de orientación con el sol; por el este 
nacía, por el oeste moría, por sur nació el hombre en el lago 
Titicaca, el norte carece de simbología por ser una escala de 
valor de menor importancia. 

"Las semanas del mes" están en relación con el ciclo 
lunar y este con el solar. las divinidades muy comunes en 
todos los pueblos nuevamente se hacen presentes en la signi­
ficación sustantiva con relación al sol y la luna y éstas con las 
cuerdas del "cuatro", instrumento venezolano, que tiene cua­
tro cuerdas. 

"las cuatro estaciones del año", representan a las cua­
tro cuerdas: invierno, primavera, otoño y verano. las cuatro 
estaciones están ligadas al ciclo agrícola; cada una de ellas 
está vinculada a la siembra, al proceso de crecimiento de los 
frutos, a la cosecha y a las vacaciones. Entre el tiempo de la 
cosecha y de vacaciones se dan manifestaciones festivas, 
religiosas, etc., como en nuestro caso las festividades de 
"San Juan", "Pendones o Vacaciones", etc. 

Sin apartarnos del tema, creemos que los cordófonos se 
encuentran imbricados en los principios cosmogónicos y los 
ciclos agrícolas. Cada cuerda tiene su propia connotación 
mitológica. 

Existe un autor que a cuatro cuerdas las relaciona 
con los "cuatro humores del cuerpo humano". Es indudable 
que en tiempos prehistóricos se originaron creencias en tor­
no a los instrumentos que estamos tratando. 

351 



Lámina Nº 31 

Guitarra construida por el maestro Jorge Eduardo Campos 
Vela; Barrio San Bias, parroquia San Luis; Otavalo, Prov. 
lmbabura. 

352 



Hemos podido determinar, a través de nuestras investi­
gaciones, que este instrumento se encuentra difundido a lo 
largo y ancho de el Ecuador. No hay familia, dimensio­
nando nuestras apreciaciones, no se toque este instru­
mento, ya sea en las grandes ciudades así como en los pue­
blos más pequeños. 

El proceso de socialización, difusión y dinamización 
alcanza a todas las culturas. Se encontrado tocadores de 
tipo folk en la cultura afroecuatoriana, en la cultura mestiza y 
en la cultura indígena; únicamente como una muestra repre­
sentativa de la provincia de lmbabura, vamos a citar a los 
siguientes guitarristas de la Sierra Norte del Ecuador: Santia­
go N. Chávez, Miguel la Torre, José María de la Torre, 
Tomás Cerón, Miguel Gallegos, Juan Chuchucangui, Isidro 
de la Torre, Francisco de la Torre, Miguel Suárez, Juan Anto­
nio de la Torre, Juan José Chávez, José Dalgo, Reinaldo 
Chávez, Ramón Tianga, José María Chica iza, Baltazar Chica i­
za, Segundo León, José Páliz, Aparicio Páliz, Segundo Proa­
ño, José Reyes, Adolfo Almeida, David Proaño, Rafael Chá­
vez, Francisco Chávez, Nicolás Chávez, Ramón Chávez, Anto­
nio Chávez, Virgilio F. Chávez, Juvenal Cárdenas, Modesto 
Coba, Luis Alberto Coba, Marco Tulio Hidrobo, Nicolás Sán­
chez, Tarquino Guzmán, Alfredo Coba, Enrique Montenegro, 
Julio Cevallos, Carlos Paredes, Germánico Santti, Luis 
Enrique Cisneros, Alfonso Cisneros Pareja, Alfredo Neptalí 
Montalvo, Oswaldo Paredes, Wilfrido Jaramillo, Fernando 
Campos, Francisco Campos, Manuel Rosero, Lucio Flores, 
Roberto Navarrete, Genaro Guerra, Tomás Navarro, Segun­
do Amaguaña, Luis Gualacata, Oswaldo Choquín, Manuel 
Eugenio Cañamar, José Antonio Males, José Cañamar, Ma­
nuel Antonio Choquín, Rodrigo Flores, Vicente Almeida, Vi­
cente Espinosa, Raúl Rivera, Germán Villamarín, Telmo León, 
Manuel Cóndor, Fabián Guerrero, Luis Granda, lauro Gran­
da, Nicolás Terán, Israel Carabalí, Amílcar Lozano, Angel 
Guerrón Borja, Eleuterio Congo, Fabián Congo, Luis María 

353 



Padilla, Milton Tadeo, Arturo González, Ulpiano Folleco, Os­
waldo Lastra, Rigoberto Espinosa, Saúl Espinosa, Hernán 
Folleco, Victoria Andrade de Cóndor, José Calderón, y otros 
cuyos nombres resultaría largo enumerar. 

En el Ecuador se encuentra tan difundido este instru­
mento que podemos afirmar que ya no pertenece a su lugar 
de origen sino a los ecuatorianos. Con la guitarra se crea y 
recrea nuestra música nacional. 

Los lugares investigados en la Sierra Norte del Ecuador 
han sido: Cantón Otavalo: Otavalo, Santa Elena de Asama, La 
Esperanza de Asama, Camuendo, Agato, La Joya, Punyaro, 
San Juan, Santiaguillo, Asama, la Magdalena, Yanayacu, 
San Rafael, Cachimuel, San Roque, Tocagón, Guaycopungo, 
Las Cuatro Esquinas, San Miguel Bajo, San Miguel Alto, Quin­
chuquí, Cotama, La Compañía, Peguche, Carabuela, llumán, 
Tisinqui, Quichinche, San Juan Loma, Gualsaquí, Panesillo, 
Achupallas, Cambugán, Sigsicunga, Asabí, San Pablo, Ara­
que, Cusín Pamba,Anglango, Ucsha, Gualacata, Huayco Pun­
go, Caluquí, Eugenio Espejo, Calpaquí; Cantón !barra: lbarra, 
Caranqui, Ambuquí, Chota, Carpuela, Chalguayaco, Ango­
chagua, Cahuasquí, Guallupi, Cuajara, Ponce, la Esperanza, 
La Merced de Buenos Aires, Pablo Arenas, Salinas, Tumbabi­
ro, Urcuquí; Cantón Pimampiro y sus parroquias; Cantón 
Antonio Ante: Atuntaqui, Natabuela, Chaltura, San Roque; 
Cantón Cotacachi: Cotacachi, El Ejido, Ouiroga, Cuicocha, 
Apuela, García Moreno, lmantag, Peñaherrera, Cuellaje, Lo­
ma Negra y Turuco. 

En todos estos sitios de la provincia de lmbabura se han 
encontrado guitarristas de tipo folk, a igual que en otros de la 
República que también han sido investigados. 

3.4.4. DESCRIPCION 

Según uno de nuestros informantes existe el siguiente 
proceso: a) Calibrado de las piezas, tapa superior y anterior; 

354 



b) Construcción de arcos y paredes; c) Ensamblaje de las 
pié:tai ton· e1 brazo; d) Utilización de la escala, puntizuela; y, 
e) Acab'l!ldo: barnizado, charoládo y laqueado. 

Las partes constitutivas de la guitarra son las siguien­
tes: cabeza, clavijas, ceja, cejÍllas, entrastes, mástil, aro, tabla 
postei:ibr, tabla anterior, boca u oído, soporte y cuerdas. 

• .De.acuertlo a la información recibida, los instrumentos 
soN d~~.i'"!1ér&; de segun~ y de tercera clases, dependiendo 
de lás 1]1acderas que se usa para la confección, del tratamiento 
que.té tia.alás mismas y de otros detalles y acabados en cada 
uno dé. ·1os instrumentos; lo que nos hace suponer que la 
pr~ente. estratificación depende del destinatario y del uso 
que ~e-a dar·a la g'uitatrá. d.lO<I. 

• Aigunés de las guítartah:iue hemos registrado en cam­
po se éñcuentran adornadas con espejos y cintas. Estos acce­
sorios -son.secundarios a las partes sustantivas del instru­
mentó. 

3.4.5. • CONSTRUCCION 

Lós materiales indispensables para la construcción del 
instru;ryÍ-ento son varios. Comenzaremos por la madera. Utili­
zan algUhás especies de madera que debe ser cortada de 
árbo'lefen pie. Parte de esté material se encuentra en lugares 
cercantst ala localidad. Se emplea "teca", "seca", "clavelín", 
"bálsin,oi', "pino", "cedro", "nogal", "laurel", etc. La utiliza­
ciótl'deJa madera está supeditada a la clase de guitarra que se 
desea construir. Para una guitarra fina se prefiere: seca, teca, 
clavelih y palo de rosa; si es de segunda se emplea nogal y 
pino y si es dé tercera, nogJ3', pino, eucalipto y en algunas 
ocasié~s-; maderas tripiex. 

·rw herraniiéntas que utilizan para la construcción son 
las sigu,,entes: formones: anchos, angostos y escoplos; bro-

o 

~. .. .. • .,_ ·.•i, .•· '!' 

_.....,,...,... .,~t,:;•,~•-..·.' • •,,: • 

LXXI , , ~~Atal:. Gampos Castillo; 80 a'nos; lnví11ttigaciones del Instituto Otavaleño de Antro­
~gia; Cff. datos en el Departamento de Etnomusicología del IOA; 1968-1982. 

<,o;,"-"• • ' 

355 



cas y mechas; prensas de diferente numeración; muñequi­
llas; cepillos de madera, desde los más grandes hasta los más 
pequeños; escuadras de diferentes tamaños, tenazas, playos 
y abador; serruchos; limas; desarmadores; martillos; ha­
chuela; gramil; sogas; lijas; pintura para fondear el instru­
mento; cola; laca; barniz; caladora, etc. 

Para la éonstrucción se emplean "moldes", especial­
mente para la tapa, contratapa, mango, clavijas y cuñas de 
sujeción. Colocan siempre un instrumento patrón al frente. 

La madera se la deja secar por lo menos unos seis 
meses antes de comenzar a construir el instrumento. Se pre­
paran entonces los tablones. Lista la tablilla delgada se coloca 
el molde para sacar la tapa y la contratapa o tabla posterior. 
Cortan la pieza y le dejan lista para el ensamblaje; el oído lo 
hacen con la caladora. Para la formación del aro preparan dos 
partes, las cuales serán unidas en el momento de armar la 
caja de resonancia; también alistan las cuñas internas, las 
cuales unen entre el aro y la tapa anterior y posterior; luego· 
preparan el brazo conjuntamente con el clavijero o cabeza; la 
ceja y el soporte son de hueso; perforan finalmente pequeñas 
hendiduras para sujetar las cuerdas. 

Preparadas todas las partes del instrumento comienzan 
a armar, para cuyo proceso utilizan sogas y mordazas; colo­
can el brazo; lijan la guitarra, le dan fondo, y posteriormente 
laquean o charolan hasta dejar listo el instrumento, de colo­
car solamente las cuerdas. 

El señor Jorge Eduardo Campos Vela, hijo de Rafael 
Campos Castillo y nieto de Marcos Rafael Campos, narra el 
proceso de construcción de la "guitarra", "requinto" y "ban­
dolín", que son similares en cuanto a construcción tan sólo 
con pequeñas variantes. El señor Jorge Eduardo Campos 
Vela es el mejor constructor de estos instrumentos en la 
ciudad de Otavalo. El informante en mención dice: "Las he­
rramientas que utilizamos para la construcción de estos ins­
trumentos son: formones, martillos, serruchos, toda clase de 
formones, principalmente los escoplos y las gurbias; una 
gran variedad de serruchos desde los más grandes hasta 

356 



unos muy delgaditos; cepillos de madera y de hierro, éstos 
son grandes y pequeños, el más pequeño se llama "sapo"; se 
utiliza achuela, ésta está compuesta de dos partes: un mango 
de madera y la parte inferior es de acero, sirve para desbastar 
los huesos que se ponen en la ceja y en el soporte; el "gramil" 
se utUiza para medir el grosor de la madera; las sogas se 
emplean para amarrar y sujetar la tapa, contratapa y el aro, en 
el borde de cada parte se pone cola muy espesa y luego se 
asegura con las sogas y se añade, para mayor fijeza, las 
mordazas, éstas apretan las partes del instrumento y no da 
lugar a fallas de la unión; terminado el brazo con los trastes se 
procede a la unión con la caja de resonancia y el instrumento 
queda armado; la lija sirve para quitar las asperezas de la 
madera; lijado el instrumento se pasa el sellador, proceso 
que se llama "emporar", o sea se quita los huequitos de la 
madera; después de cada mano de laca se pasa una mano de 
lija y luego se pinta los frentes, cuando son guitarras buenas 
no se pinta los frentes y finalmente se pone laca transparente 
y el instrumento queda casi terminado, resta colocar las cla­
vijas y las cuerdas, que de antemano ya están preparadas; en 
la guitarra no se pone ningún clavo". 

El "brazo" es de cedro; el "sobre-punto" de lacre; la 
"pontezuela" de lacre; la "tapa" de pino; la "contratapa" de 
cedro; los "aros" de cedro; las "clavijas" son de eucalipto o 
de hierro, preferentemente se utiliza madera dura y en algu­
nas ocasiones se usa chonta"LXX11

• 

El instrumento de primera calidad cuesta 1.500 sucres, 
los de segunda cuestan 900 sucres y los de tercera calidad 
700. Los instrumentos del señor Campos son entregados en 
Quito y muchos de éstos han sido llevados al extranjero. 

Si la madera se tiene lista, el instrumento está prepara­
do en unos cuatro días, según información del señor Campos. 

LXXII JORGE, Eduardo Campos Vela; Otavalo, 28-X-77; Investigaciones del Instituto Otava­
leño de Antropología. 

357 



Lámina No. 32 

Cabeza 

Clavijas 

Ceja 

Cejillas 

Entrastes 

Mástil 

Aro 
Tabla posterior 

Caja sonora 

TI lila anterior 

C111mlas 

Soporte 

Partes constitutivas de la guitarra. Construcción del se­
ñor Jorge Eduardo Campos Vela. Cfr. Datos del Instituto Ota­
valeño de Antropología en 1 

358 



Las cuerdas de la guitarra son en número de seis, las 
tres primeras son de acero y las tres restantes de cobre. En la 
actualidad se están empleando cuerdas de nylon. El temple y 
demás datos técnicos se anotará luego. 

3.4.6. DIMENSIONES 

3.4.6.1. Cabeza: 

346.11 Largo 17 cm. 
346.12 Ancho superior 7 cm. 
346.13 Ancho inferior 5 cm. 
346.14 Espesor 1,7 cm. 

3.4.6.2. Clavijas: 

346.21 Largo 6,5 cm. 
346.22 Diámetro inferior 0,6 cm. 
346.23 Diámetro superior 1,8 cm. 
346.24 Hueco de la cuerda 0,2 cm. 
346.25 Diámetro de la clavija 0,7 cm. 
346.26 Largo de abertura 12,6 cm. 
346.27 Ancho de abertura 1,4 cm. 

3.4.6.3. Ceja: 

346.31 Largo 4,9 cm. 
346.32 Ancho 0,4 cm. 
346.33 Profundidad 0,7 cm. 

3.4.6.4. Brazo hasta la cabeza: 

346.41 Largo 39 cm. 
346.42 Ancho superior 4,9 cm. 

359 



346.43 Ancho inferior 6 cm. 
346.44 Espesor 2,5 cm. 

3.4.6.5. Aro: 

3.4.6.5.1. Largo (mitad) 65,3 cm. 
3.4.6.5.2. Ancho 9,3 cm. 
3.4.6.5.3. Espesor 0,3 cm. 
3.4.6.5.4. largo total 130,6 cm. 

3.4.6.6. Tabla posterior: 

3.4.6.6.1. Largo 42,2 cm. 
3.4.6.6.2. Ancho superior 24,8 cm. 
3.4.6.6.3. Ancho intermedio 21,2 cm. 
3.4.6.6.4. Ancho inferior 33 cm. 
3.4.6.6.5. Espesor 0,1 cm. 

3.4.6.7. Tabla anterior: 

3.4.6.7.1. Largo 42,2 cm. 
3.4.6.7.2. Ancho superior 24,8 cm. 
3.4.fi.7.3. Ancho intermedio 21,2 cm. 
3.4.6.7.4. Ancho inferior 33 cm. 
3.4.6.7.5. Espesor 0,1 cm. 

3.4.6.8. Boca u oído: 

3.4.6.8.1. Diámetro 7,9 cm. 

3.4.6.9. Soporte: 

3.4.6.9.1. Largo 8,4 cm. 
3.4.6.9.2. Ancho 2,9 cm. 
3.4.6.9.3. Espesor 0,7 cm. 

360 



Las medidas que anotamos son tomadas de una mues­
tra que se encuentra en nuestro archivo de trabajo. El instru­
mento pertenece al maestro Víctor lbarra, de la ciudad de 
Quito. 

3.4.7. CIRCUITO DE SONIDO 

La guitarra pertenece a los instrumentos de cuerda pun­
teada. La cuerda es excitada por punteo directamente con la 
mano o indirectamente mediante un plectro u otro dispositi­
vo. Pertenecen .a esta categoría el arpa, la guitarra, la mando­
lina o bandolín, los laúdes, etc. 

La guitarra tiene seis cuerdas que se llaman cuerdas 
musicales. Estas se encuentran entre dos puntos que limitan, 
al mismo tiempo, su longitud vibrante. 

Los materiales que se utilizan para hacer las cuerdas 
musicales son variados: tripa, acero, seda y plásticos sintéti­
cos entre los más comunes. Cuando una cuerda musical de 
diferente material se dice que ha sido entorchada, este entor­
chado se hace generalmente para aumentar el peso de la 
cuerda con lo cual se obtiene sonidos graves mediante longi­
tudes relativamente pequeñas. 

Los modos de vibración de las cuerdas son varios; con­
sideramos los dos más importantes: longitudinal y transver­
sal. Las vibraciones son longitudinales cuando la dirección es 
paralela a la de la cuerda. Las vibraciones son transversales 
cuando la dirección es perpendicular a la de la cuerda. Salvo 
aclaración expresa, las leyes y fenómenos que mencionare­
mos en los párrafos subsiguientes se refieren a vibraciones 
transversales. 

Las vibraciones de las cuerdas se producen como ondas 
estacionarias, pues las vibraciones que se propagan a su 
largo, se reflejan en los extremos. Se llaman nodos los puntos 
donde ia amplitud de las vibraciones es nula, y vientre los 
puntos donde es máxima. Los puntos de fijación de la cuerda 
serán siempre nodos. 

361 



Las cuerdas pueden vibrar en toda su longitud, o bien 
divididas en segmentos iguales: mitades, tercios, cuartos, 
etc. Cuando la cuerda vibra en toda su longitud, con el vientre 
en el centro y nodos en los extremos, produce un sonido 
llamado fundamental o primer armónico; el fundamental es 
el sonido más grave que puede producir la cuerda, siempre 
que mantenga constantes los demás factores 110 

La cuerda mientras no es pisada por el dedo se llama 
cuerda suelta y produce un vientre mayor; si está pisada se 
divide la cuerda y se producen nodos y vientres pequeños; 
además, tanto las leyes las cuerdas, como los principios 
físicos de las mismas se ponen en práctica al ser punteado un 
instrumento. 

No queremos abundar sobre el circuito de sonido ya 
que en otro lugar habíamos tratado extensamente este pro­
blema acústico. 

3.4.8. 

3. 
3.2. 
3.2.1. 
3.2.1.3. 
3.2.1.3.2. 
3.2.1.3.2.2. 

Cordófono 
Cordófono compuest9 
Pertenece a los laúdes 
De mango 
De cuello 
De cuello, de caja o guitarra de cuello. 

División común final: 
5 Ejecución digital 

- 6 Ejecución con plectro 

110 OLOZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organología"; Ed. Ricordi; Buenos Aires, 
1954, pág. 86. 

362 



3.4.9. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 

Lámina No. 33 

1 

1 
/---

-' con J>lAnn 

363 



3.4.10. USO Y FUNCION 

El uso de este instrumento, como queda anotado en la 
historia de este capítulo, comenzó desde los primeros años 
de la conquista. En aquellos tiempos fue exclusivo de los 
españoles y más tarde fue dinamizándose y socializándose 
en el grupo indígena y en el grupo negro. Después, en tiempo 
de la colonia, tuvo gran importancia entre los mestizos quie­
nes crearon nuevas formas musicales. Este instrumento fue 
destinado para los regocijos sociales y en algunos casos para 
los ritos sagrados. 

En las persistencias culturales se le ha dado diferentes 
usos: en la cultura afroecuatoriana se emplea para fiestas 
sociales y festivas; con la guitarra interpretan la bomba, el 
bambuco y algunos ritmos que, por el proceso de acultura­
ción, han ido calando en el espíritu de ellos, como la cumbia y_ 
otros ritmos propios del país del norte; casi en todas las 
subculturas del "Valle del Chota" existe la guitarra, el requin­
to y acompañando a este instrumento la bomba (tambor 
pequeño) y las maracas; también la usan para amenizar los 
matrimonios y los velorios de angelito. En la cultura mestizo­
hispano-hablante se usa para las fiestas sociales, festivas, de 
recreación, para matrimonios, bautizos, confirmaciones, pa­
ra los onomásticos, para dar serenatas a las novias, etc.; el 
grupo musical por lo general está compuesto por una guita­
rra y un requinto; en otras ocasiones conforma el grupo una 
guitarra, un requinto, un bandolín, maracas y triángulo y no 
raras veces únicamente existe un cantante y su guitarra. Los 
músicos que tocan este instrumento, a más de las especies 
musicales, improvisan y sus canciones las integran coplas de 
un sabor andino. En la cultura quichua-hablante de la provin­
cia de lmbabura emplean la guitarra principalmente para las 
fiestas de San Juan y de Pendones; a más de usarla en estas 
fiestas de carácter ritual y sagrado, la utilizan en matrimonios 
y otras fiestas de carácter social. En la fiesta de San Juan, los 
indígenas de González Suárez, de Eugenio Espejo, de San 

364 



Pablo del Lago y de las subculturas de Zuleta y del cantón 
Cayambe, salen con sus guitarras a cuestas y durante los. días 
de fiesta van cantando coplas de las más variadas especies. A 
modo de ejemplo citamos las siguientes: 

A mí me llevan preso 
no por r~o ni ladrón, 
sólo por haber querido 
tu pequeño corazón. 

Vuela, vuela papelito, 
vuela por las calles de mi amor, 
cuando era solterito 
me llamaban jilguerito. 

Cuando era parrandero 
todas las noches pasaba 
por la casa de mi amada 
echando una silbadita. 

De la peña de ese lado, 
del agua nace un pescado 
de los labios de mi guambra 
tres claveles colorados. 

En un tiempo yo tan tuve 
alitas para volar, 
ahora sólo me queda 
trabajo para contar. 

Quien dice que no se goza 
sabiendo sobrellevar, 
se goza mejor que el dueño 
sabiendo enamorar. LXXIII. 

LXXIII EFFIAIN, Molina y Juan Pilamonte; Araque, 26 de junio de 1976; Investigaciones del 
Instituto Otavaleño de Antropología; Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusicolo­
gla y Literatura Oral. 

365 



Hay coplas que son alusivas a este instrumento, como la 
siguiente: 

Una malta de amarilla, 
papas y cuy con 

toco mi guitarra 
y tú cantas junto mí. 

3.4.11. 

Entre las culturas de tipo popular, la afinación no es 
idéntica; cada afinación difiere entre un informante y otro. 
Existen afinaciones en Do y comúnmente la que se utiliza a 
nivel internacional con pequeñas variantes. 

El instrumento para la orquesta sinfónica se afina así: 
Mi, la, Re, Sol, Si y Mi, con la notación a la octava superior. 
Pero su técnica es muy compleja y requiere un estudio espe­
cial. 

Enrique Montenegro, la ciudad de Cotacachi, nos 
sugiere que la afinación se realice de la siguiente manera: 
"Desafínese completamente la cuerda 6ª, después váyase 
templando hasta que dé un sonido más o menos claro, pero 
sin que quede la cuerda demasiado tensa; hecho esto queda 
afinada la cuerda. Ahora pasamos a la 5ª cuerda, la cual al 
subirla es necesario hacer que el mismo sonido de la 6ª, 
pero ésta pisada en el 5º traste y así sucesivamente las demás 
cuerdas. Unicamente la 3ª será pisada en el 4° traste para que 
la segunda se afine". 

"Procure usted, nos decía informante, que su guitarra 
no sea muy corriente y no vencida; es decir que las 
cuerdas al pasar sobre el traste doce, no levanten más de dos 
milímetros para que sus dedos al pisar no sufran mucho y 
además no se ahoguen los sonidos. Esto de ahogar las cuer­
das al dar las posiciones de los tonos, al principio es muy 
común y casi inevitable, lo que es por dos razones: primera, 

366 



porque los dedos no han adquirido el tacto necesario y no se 
colocan en su lugar exacto; y, segundo, porque las yemas de 
los dedos no han adquirido un pequeño callo que no permite 
que la-cuerda se hunda demasiado en la yema de los dedos". 

"Las cuerdas una vez afinadas deberán corresponder a 
las notas: Mi, Si, Sol, Re, La, Mi, de la primera a la sexta. La 
mano izquierda sirve para las posturas y la derecha para el 
rasgado"LXX111

• 

El Dr. Luis Enrique Cisneros en su trabajo de guitarra 
nos trae la siguiente forma de afinar el instrumento: 

1. Témplese la prima hasta darle un sonido claro y 
sonoro. 

2. Témplese la segunda cuerda hasta que, asentada ésta 
en el quinto entraste, dé un sonido igual al de la prima suelta. 

3. Estírese la tercera hasta que, apretada en el cuarto 
entraste tenga un sonido igual al de la segunda suelta. 

4. Témplese la cuarta hasta que, asentada en el quinto 
entraste suene como la tercera tocada suelta. 

5. Témplese la quinta hasta que, presionada en el quinto 
entraste tenga un tono igual al de la cuarta suelta. 

6. Estírese la sexta hasta que, una vez apretada en el 
quinto entraste, tenga el sonido que le corresponde a la quin­
ta cuerda tocada al aire. 

Una vez afinada la guitarra, las cuerdas, de la prima a la 
sexta, tienen los tonos de MI, SI, SOL, RE, LA y MI respectiva­
mente, de la escala natural 111

• 

A continuación transcribimos el trabajo del Dr. luis En­
rique Cisneros titulado: "Método de Guitarra". Este trabajo 
es inédito y tenemos la autorización correspondiente para su 
reproducción e insertación en este tratado de la guitarra, para 
él nuestro agradecimiento cordial. 

LXXIV ENRIQUE Montenegro, Cotacachi, El Ejido; Investigaciones del Instituto Otavaleño 
de Antropología, 1975-1980. 

111 CISNEROS, Luis Enrique: "Método de Guitarra"; trabajo mimeografiado por el Instituto 
Otavaleño de Antropología; s/o/d. 

367 



3.4.11.1. TONOS DE LAS CUERDAS EN LOS ENTRASTES 

Lámina No. 34 

4a. \ Mi 

5a. \ 
6a. 

ri-o-. - -) 

l 2° 
1 "iº 
1 -
1 4° 
1 5º 

l 6º 
1 7° 
1 8º 
1 qo 

1 Íoo 
1 
1 11º 
1 12º 
l 13º 
1 
1 14º 
: 15º 
1 16º 
1 
'-J:'1<!..':;::I' 

le Si 
:La 501 Mi 

SI Ml 

CUl'l'rdHtla. 2a.. 3a. 4u. 5a. 

Tanto Si y Do, como Mi y Fa están divididos por semitonos. 

3.4.11.2. SIGNOS PARA LA ESCRITURA EN CLAVE 

Las notas de la escala natural que dan las cuerdas al 
pulsarlas sueltas o asentadas en los entrastes comprendidos 
desde el primero hasta el décimo primero inclusive, se escri­
birán en esta clave con sus letras iniciales mayúsculas y, con 
minúsculas, las de los entrastes siguientes, con excepción de 

368 



la nota Si, que se la escribirá con Z y z, en su orden, para 
diferenciarla de sol. De esta manera los signos a emplearse 
son los siguientes: 

O-Do d-do 
R-Re r- re 
M-Mi m-mi 
F-Fa f-fa 
S-Sol s-sol 
l-la 1-la 
Z-Si z-si 

3.4.11.3. SOSTENIDOS Y BEMOLES 

Como las notas de la gama musical tienen ciertos acci­
dentes, unos llamados sostenidos (con excepción de Mi y Si), 
llevarán en esta clave unas pequeña en la parte derecha y alta 
del signo musical (por ejemplo L• o I•); los otros accidentes 
llamados bemoles (que no tienen las notas Fa y Do) llevarán 
una b pequeña en el mismo lugar (por ejemplo Mb o mb). 

3.4.11.4. TONALIDADES O TERMINO$ 

Tonos mayores: Do mayor, Re mayor, etc., se escriben 
Do M, Re M, etc. 

Tonos menores: Do menor, Re menor, etc., se escriben 
Do m, Re m, etc. 

Otras tonalidades: Sol de do, Re de sol, Fa sostenido 
menor, Fa sostenido, Do sostenido menor, Re bemol, Mi 
bemol, La bemol, Si bemol, etc., se escriben de igual modo. 

369 



3.4.11.5. y 

3.4.11.5. í. 

lámina Nº 35 

0 DO f'tA YoR 

»~ M2 l>o MJ 

4 e 

" 
o ? 

u. Nro.,.35 

Los puntos negros en los entrastes indican donde debe hacer­
se presión con los pulpejos de los dedos y las líneas negras, 
sobre los mismos, donde debe asentarse el dedo índice de la 
mano izquierda para pulsar algunos términos. 

370 



lámina Nº 36 

1112 113 

~ .. 

,i. 

,tu 

. Ml MAYOR 

Mi M2 \ rti M:5 

•-~ -•-

1 b 

' 
-

;___ ~L-IL ..... _ 

º' 
lámina Nº 37 

371 



lámina 38 

.. 

lámina 39 

I 

372 



M:S 

! 

.l ........ ,_ 
1 

i ~ 

D 

Umlna 41 

313 



3.4.11.5.2. 

Lámina Nº 42 

1 ° . l)ü menor 
Do ml 

Mi ml 

Lámina N°43 

374 

RE menor 
He m2 

3º. MI menor 

!·li m2 Mi 

,11 

i ~, 

Re m3 

i 

l jll 

✓ 

Mi mil.. 

1 o, 



lámina 44 

11Mnor 

lámina Nº 45 

• SOL menor 

375 



Lámina Nº 46 

c. LA. menor 

Lámina N°47 

º Sl menor. 

376 



3.4.11.5.3. Tonos principales 

3.4.11.5.3.1. Complementarios 

lámina Nº 48 

+t 

3.4.11.5 .3.2. Sostenidos 

lámina Nº 49 

D Sost. 
menor I 

_._ ~-··-

. 

1d 

de Sol 

!ll0!10l' J. 

377 



lámina Nº 50 

.. 
1ne.llor 3 

111> 

l 

l 

3.4.11.5.3.3. 

lámina Nº 51 

f.le Mi 
bemol bemol 

1-. '--'- ... 

ll 

! 

+•ti 

378 



lámina Nº 52 

Si 
bemol 2 bemol 3 bemol 

1 • 

• (t 

(~ 1 & 

·-·'- -·-~-i-

' 'l ,_._ • C-1-,, 

3.4.11.5.3.4. RELATIVOS DE LOS TONOS MAYORES, MENO­
RES Y OTROS 

De DO 
" RE 
" MI 
" FA 
"SOL 

LA 
SI 

De DO 
" RE 
" MI 
" FA 

MAYOR: Sol de do, Fa mayor, La menor. 
" La mayor, Sol mayor, Si menor. 
" La menor, La menor, Si mayor. 
" Do mayor, Re menor, Si bemol. 
" Mi menor, Re de sol, Si mayor, Do mayor. 
" Re mayor, Mi mayor, Re menor. 
" Mi menor, Sol mayor, Mi mayor, La menor. 

MENOR: Sol 2, Fa menor. 
" La mayor, Sol menor. 
" Si mayor, La menor, Sol mayor. 
" Do menor. 

379 



SOL " Do menor. 
LA " Mi menor, Mi mayor, Do mayor. 
SI " Fa sost. mayor, Mi menor. 

De SOL de Do: Do mayor, Fa mayor. 
De RE de Sol: Sol mayor, Sol menor. 
De Do sost. menor: la bemol, Fa sost. menor. 
De FA sost. mayor: Fa sost. menor. 
De FA sost. menor: Si menor, Re bemol. 
De MI bemol: la bemol. 
De SI bemol: Do menor, Fa mayor. 

Indicaciones útiles. 1 ª llamamos entraste al espacio com­
prendido entre dos trastes o cejillas metálicas del mástil. 2ª 
Para que los sonidos de las notas sean claros, hay que asentar 
bien los pulpejos de los dedos sobre las cuerdas en los entras­
tes. 3ª las notas graves son las de la parte superior del mástil 
y las agudas las de la parte inferior. 

3.4.11.5.3.5. EXPLICACION DE LA CLAVE 

1 ª En la pauta están representadas las cuatro primeras cuer­
das de la guitarra, sobre las que se escriben las notas de la 
composición. Si hay que utilizar las cuerdas 5ª y 6ª, en los 
sitios correspondientes a éstas, las notas necesarias. (Fig. 1 ). 

la. $ 

~-. K 

n,. 1 , ... D 

••• L 

'ª· D ! -, .. t s 

380 



2ª las piezas musicales se componen de partes y éstas se 
dividen-en períodos o frases donde se marca el ritmo y el 
movimiento. las frases deben estar siempre en número par 
en las partes. las frases, con el conjunto de notas que las 
forman, se escriben en los espacios comprendidos entre dos 
líneas verticales unidas y deben ser numeradas. (Fig. 2). 

S F1 M t• S 

z M ' 1:11s 

• 2 

3ª A la izquierda y debajo de la última raya de la pauta se pone 
la abreviatura del tono escogido para el desarrollo del tema 
musical y, a continuación, las demás tonalidades que se em­
plean en la composición. Las líneas perpendiculares dentro 
de las frases, sirven para dividir los compases. (Fig. 3). 

Fig., 3 

La m l 

4ª Los signos se los coloca de izquierda a derecha sobre las 
lineas de la pauta. Cuando es menester repetir seguidamente 
una misma nota, el número de veces se indica a la derecha y 
arriba del signo musical, como se indicó anteriormente para 
los sostenidos y bemoles. (Fig. 4). 

i.':, S LS 

381 



5ª La apoyatura, que sirve dar mayor gracia a una nota, 
se indica mediante un punto colocado a su derecha. (Fig. 5). 

DLS. 

Fig., 5 111-N --1--• ji 
6ª Si es necesario repetir dos o más notas seguidamente, los 
signos respectivos van entre paréntesis, con indicación de las 
veces que han de repetirse. (Fig. 6). 

li Z 1 

Fig. 6 

7ª Cuando es necesario tocar con aceleración dos o más notas 
consecutivas, se las une mediante un segmento de círculo. 
(Fig. 7). 

1ft r L FS 

8ª Los números colocados a continuación de las frases, indi­
can aquellas que deben ser repetidas en la ejecución. (Fig. 8). 

L2'PLS s 
R D 

Pig., 8 z; t, 

382 



1~ 

Las letras que van sobrepuestas dentro de las frases indi-
can las notas deben ser tocadas simultáneamente. (Fig. 
9). 

Fig. 9 J: 1 1~ 
1 Oª las rayitas verticales colocadas debajo de las letras indi­
can las notas que deben ser tocadas con los acordes respecti­
vos y los guiones que van sobre las mismas, las que deben 
tener un sonido más acentuado. (Fig. 10). 

-
LZ1)LS s R D DS s l., 

~11 ... z .. 11!1;' • L • 6 l"f N 

l11 

' -~ 
La m2 Do 2 La ml Fa.3 llo2 

11 ª Las letras colocadas con un guión oblicuo a la derecha de 
la que le precede, indican que, en la repetición de la frase 
respectiva, debe sustituirle a la anterior. (Fig. 11 ). 

L L S 1 L 
DN N N PI R f' 11! 

Fig. 11 1, "" .,,. 

383 

\I~ 
La m l. 



12ª Los introitos o introducciones, siempre breves, pueden 
tocarse también entre las partes, a manera de interludios. Se 
escriben al final de la composición, para tocarlas donde co­
rresponda. (Fig. 12). 

Z L .SFS S l 

z L 

4 
H.m2 Zi2 M'::n2 

Para acordinar débidamente melodía con los bajos de la 
guitarra, hay que poner los términos o tonos indicados bajo 
las frases y pulsar con las cuerdas correspondientes a cada 
uno de ellos. 112

• 

112 CISNEROS, Luis Enrique: "Método de Guitarra"; Folleto mimeografiado por el Instituto 
Otavaleño de Antropología; s/o/d. 

384 



3.4.12 TRANSCRIPCION MUSICAL 

Los caminos de la tarde (Pasillo) 
Música: Dr. Luis Enrique Cisneros. 
Letra: Juan Ramón Jiménez 

L R. L 1. S8 

2 

Re m2 La K2 

)11 JJs m l m f 1 4 s rª s f 

L 

3 4 

Re m3 Re m4 :a X 8a,.B 

R f s f R Df Rf'D 

LS L 

F 

6 

Si bemol 2 Fa 3 

D PIN 

L 

La M2 Fa3 Rem 2 

385 



3.5. 

3.5.1. 

los caminos la 
se hacen uno con la noche; 
por él de ir a ti 
amor que tanto te escondes. 

Segunda Parte 

Por él he de ir ti 
como la luz de los montes, 
como la brisa del mar, 
como el olor las flores. 

El requinto pertenece a la familia de los cordófonos 
compuestos, de laúdes, de mango, de cuello, de caja o guita­
rra de cuello. la historia este instrumento se encuentra 
imbricada en las primeras páginas de este capítulo con el 
número 303. El requinto es semejante a la guitarra. Se pulsa 
con los dedos de la mano derecha. El material es de cedro, 
nogal, pino y otros materiales adicionales para su construc­
ción. Su tamaño es menor al de la guitarra. 

El poseedor de este instrumento es el macro grupo mes­
tizo-hispano-hablante. En los últimos decenios se ha dinami­
zado y hoy se encuentra en las supervivencias de este grupo. 

El requinto es acompañado por la guitarra y aquel lleva 
la melodía de la canción; en momentos que retoma el cantan­
te la melodía, hace de instrumento acompañante. El requinto 
forma parte de los pequeños grupos orquestales e integra las 
famosas estudiantinas. 

En la actualidad, en investigaciones del Instituto Otava­
leño de Antropología, hemos podido detectar la presencia del 

386 



requinto en las culturas mestiza, quichua hablante y en la 
cultura afroecuatoriana. Este instrumento se ha convertido 
en indispensable en los grupos tipo folk y popular, como 
en otrora fue el bandolín. Para mayor documentación sobre 
su origen remitimos a nuestros lectores a la historia de los 
codófonos, en las primeras páginas de este capítulo. 

3.5.2. 

En investigaciones realizadas hemos localizado el re­
quinto en los siguientes lugares: provincia del Carchi: Tulcán, 
Huaca, Julio Andrade, Maldonado, El Angel, la Concepción, 
Mira, Bolívar, Guallupe y Estación Carchi; provincia de lmba­
bura: lbarra, Caranqui, Ambuquí, Cahuasquí, la Carolina, 
Cuajara, Ponce, Carpuela, Chalguayaco, Chota, Pablo Arenas, 
Pimampiro, Salinas, Tumbabiro, Urcuquí, Atuntaqui, Andra­
de Marín, Cotacachi, El Ejido, Apuela, Peñaherrera, García 
Moreno, Cuellaje, Quiroga, Otavalo, San Rafael, Peguche, 
Carabuela, llumán, Quichinche, San Pablo, Araque, Abatag, 
González Suárez y Eugenio Espejo; provincia de Pichincha: 
Quito, Amaguaña, Conocoto, Cumbayá, Guayllabamba, Pifo, 
Pomasqui. San Antonio de Pomasqui, Puembo, Quinche, 
Tumbaco, San José de Minas, Yaruquí, Cayambe, Machachi, 
Uyumbicho, Tabacundo, Malchinguí, Sangolquí y San Ra­
fael; provincia de Cotopaxi: Latacunga, Mulaló, Poaló, Pujilí, 
Salcedo, Mulalillo y Saquisilí; provincia de Tungurahua: Am­
bato, lzamba, Baños, Pelileo, Píllaro, San Andrés y Poaló; 
provincia de Bolívar: Guaranda, Guanujo, Chillanes, Chimbo 
y San Miguel; provincia de Chimborazo: Riobamba, Yaru­
quíes, Chambo, licán, licto, Punín, Alausí, Huigra, Sibambe, 
Cajabamba, Guamote, Guano, Penipe y San Andrés; provin­
cia de Cañar: Azogues, Guapán, Biblián y Cañar; provincia de 
Azuay: Cuenca, Baños, Quingeo, lrquis, Girón, Oña, San Fer­
nando, Gualaceo, Chordeleg, Paute, Amaluza y Santa Isabel; 
provincia de Loja: Loja, El Valle, Catamayo, Chuquiribamba, 
El Cisne, Malacatos, San Lucas, Yangana, Cariamanga, Celi­
ca, Cruzpamba, Chaquinal, Sana billa, Zapotal, Ama lusa, Gon-

387 



zanamá, Macará, Tacamoros, Zozoranga, Catacocha, Ala mor, 
Mercadillo y Saraguro. En todos estos lugares y en otros del 
territorio ecuatoriano hemos podido encontrar el instrumen­
to requinto el cual va acompañado de la guitarra y en ocasio­
nes de maracas y otros instrumentos. Por la extensión en la 
enumeración, dejamos a un lado los lugares investigados de 
la Costa y del Oriente ecuatorianos. 

3.5.3. DESCRIPCION 

El maestro constructor don Jorge Eduardo Campos V., 
carpintero-ebanista de la ciudad de Otavalo, nos detalla las 
partes constitutivas del requinto: "Las partes componentes 
del instrumento son las siguientes: la cabeza y el mástil o 
brazo forman una sola unidad; sin embargo, por razones 
técnicas y de construcción se les separa y se les denomina 
cabeza la una y brazo la otra; en la cabeza se hacen dos 
canaletes para colocar el clavijero; en esta parte, cabeza y 
brazo, existen otras partes que son esenciales en la confec­
ción del requinto, como: clavijas, las cuales pueden ser de 
madera dura o de metal; la ceja que es de hueso, las cejillas y 
los entrastes. Estas partes se les prepara aparte y se les coloca 
una vez que está terminado el brazo y la cabeza; la ceja y las 
cejillas van empotradas en el brazo pegadas con cola dura. En 
la cabeza se trabajan los huecos para que entren las clavijas, 
ya sean de madera o de hierro. Hoy se trabaja con material 
extranjero. Además, se prepara el material para la tabla pos­
terior, la tabla anterior, el aro, el soporte, las cuñas o tacos, 
sobrepunto, pontezuela y pala". 

"El trabajo de cada una de las partes es muy delicado 
para que el instrumento salga de buena sonoridad. Para cada 
parte tenemos moldes, los cuales determinan el grosor y las 
dimensiones del instrumento. la cabeza y el brazo, la tapa y 
contratapa tienen su molde respectivo y tenemos que sujetar­
nos a ellos. Terminada la tapa anterior se hace el oído con la 
caladora. En resumen, los pasos a seguirse en el trabajo del 
requinto son los siguientes: "Cabeza y Brazo": Recorte, cala-

388 



do en la cabeza, perforado en la cabeza para las clavijas, 
pulido, pegado, tres manos de charol, acabado y armado. 
"Trastapa": Adelgazado, dibujo con el molde, corte, cepilla­
do, puentes, alma, dientes, puentes y alma, tres manos de 
charol y acabado. "Tapa o tabla anterior": Adelgazado igual 
que la tabla posterior, trazado con el molde, corte, pulido, 
corte del oído o boca, tapa con barras, dientes, tres manos de 
charol y acabado. "Aros": largo y ancho del aro, doblado, 
armado, tres manos de charol y acabado. Las demás partes 
componentes del instrumento requieren un verdadero dete­
nimiento como: "Filetes, terminado del sobrepunto, pala, 
pontezuela, clavijeros, encordado y terminado final" LXXv. 

3.5.4. CONSTRUCCION 

Los materiales para la construcción del requinto son 
similares a los de la guitarra; pero, para lograr buena calidad 
se emplea el mejor material que existe, ya que éste es un 
instrumento melódico antes que acompañante. La madera 
que se emplea es: teca, seca, clavelín, palo de rosa, bálsamo, 
pino, cedro, nogal, etc.; en cuanto a las herramientas son las 
mismas que sirven para la construcción de la guitarra. 

Para no ser repetitivos en el trabajo, remitimos a los 
lectores al número 345 de este capítulo, en donde se detalla el 
proceso de construcción. 

3.5.5. DIMENSIONES 

3.5.5.1. Cabeza: 

355.11 
355.12 
355.13 
355.14 

Largo 
Ancho superior 
Ancho inferior 
Espesor 

18,6 cm. 
7,4 cm. 
4,9 cm. 
1,8 cm. 

LXXV Jorge Eduardo Campos Vela: Otavalo, 28-X-77; Investigaciones del Instituto Otavaleño 
de Antropología. 

389 



3.5.5.2. Clavijas metálicas 

355.21 Largo 3,7 cm. 
355.22 Diámetro 0,4 cm. 
355.23 Diámetro superior 1,4 cm. 
355.24 Diámetro del orificio en la cabeza 0,8 cm. 
355.25 Largo de la placa de las clavijas 10,9 cm. 
355.26 Ancho de la placa de las clavijas 1,7 cm. 
355.27 Largo de los canaletes 12,8 cm. 
355.28 Ancho de los canaletes 1,5 cm. 
355.29 Largo de la pieza de sostén 

de los clavijeros 8,2 cm. 

3.5.5.3. Ceja: 

355.31 Largo 5 cm. 
355.32 Ancho 0,5 cm. 
355.33 Profundidad 0,6 cm. 

3.5.5.4. Brazo hasta la ceja: 

355.41 Largo 35,9 cm. 
355.42 Ancho superior 4,9 cm. 
355.43 Ancho inferior 5,8 cm. 
355.44 Espesor 2,4 cm. 

3.5.5.5. Soporte del brazo: 

355.51 Largo 5,8 cm. 
355.52 Ancho superior 4,6 cm. 
355.53 Ancho inferior 2,5 cm. 
355.54 Profundidad 2,4 cm. 

3.5.5.6. Aro: 

355.61 Largo (mitad) 55,3 cm. 
355.62 Ancho 7, 1 cm. 

390 



3.5.5.7. 

355.63 
355.64 

Espesor 
Largo total 

Tabla posterior: 

355.71 
355.72 
355.73 
355.74 
355.75 

Largo 
Ancho superior 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 
Espesor 

3.5.5.8. Tabla anterior: 

355.81 
355.82 
355.83 
355.84 
355.85 

Largo 
Ancho superior 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 
Espesor 

3.5.5.9. Boca u oído: 

3.5.!5.10. 

355.91 Diámetro 

355.10.1 Largo inferior 
355.10.2 Ancho inferior 
355.10.3 Largo Superior 
355.10.4 Ancho inferior 
355.10.5 Espesor de las dos piezas 

0,3 cm. 
110,6cm. 

36.8 cm. 
21,7 cm. 
19,7 cm. 
29,3 cm. 

0,3 cm. 

36,8 cm. 
21,7 cm. 
19,7 cm. 
29,3 cm. 

0,3 cm. 

7,4 cm. 

18,2 cm. 
2,8 cm. 
8,2 cm. 
2,8 cm. 
0,9 cm. 

Las medidas que anotamos son tomadas de una mues­
tra del archivo de trabajo. El instrumento pertenece al maes­
tro ebanista don Jorge Eduardo Campos Vela de la ciudad de 
Otavalo. Su taller de trabajo lo tiene cerca al cementerio de la 
localidad. 

391 



3.5.6. CIRCUITO DE SONIDO 

El requinto se rige por las mismas leyes acústicas de la 
guitarra. A nuestros estudiosos remitimos a dicho item. Cfr. 
número 347. 

3.5.7. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL Y SACHS 

3 Cordófono 
32 
321 
321.3 
321.32 
321.322 

Cordófono compuesto 
Pertenece a los laúdes 
De mango 
De cuello 
De caja o guitarra de cuello 

División común final: 

5 Ejecución digital 
6 Ejecución con plectro 

3.5.8. CLASIFICACION SEGUN 
MANTLE HOOD112

• 

1 1 

112 HOOD, Mantle: "The Ethnomusicologist"; Col. Universidad de California; Los Angeles, 
1971; págs.: 181-187. 

392 



Lámina No. 53 

1ave 1u 
p1u-.. 

111,je .i 'llir&lle 

359. USO Y FUNCION 

1 

Hasta comienzos de siglo, los conjuntos populares esta­
ban integrados por bandolines y guitarras. No existía en ese 
entonces los requintos. En las últimas décadas se ha incre­
mentado el uso y función de este instrumento que ha suplido 
a la bandola, llamado comúnmente bandolín. 

El bandolín, en tiempos pasados, llevaba la melodía de 
la pieza musical y la guitarra era instrumento acompañante; 
ahora el requinto es el que se encarga de llevar la melodía y 
además hace las bordaduras y adornos melódicos. 

Este instrumento está destinado para uso festivo y de 
carácter familiar. En ocasiones, el músico popular toma su 
requinto, rasga una melodía, se acompaña y canta. En el 
instante que suena la melodía lo hace con las yemas de los 
dedos o con las uñas; cuando se acompaña, rasga con los 

393 



dedos de la mano. Algunos de los músicos usan plectro o 
uñero para entonar la melodía, pero estos casos son muy 
raros en los músicos de corte popular. 

El requinto se ha localizado entre los negros del Valle 
del Chota, en el grupo mestizo y en algunos grupos indíge­
nas. Las melodías o mejor dicho las canciones que interpre­
tan son según su cultura; así, los negros tocan bombas, 
bambucos, cumbias, etc.; los mestizos interpretan sanjuani­
tos, albazos, cachullapis, yumbos, danzantes, etc., y los indí­
genas, sus propios sanjuanitos, el más conocido es "Rosa 
María", aunque hoy otros de gran belleza como: "Carabue­
la", "María Juana", "Canchano vago", etc. Estas especies 
que forman el cancionero ecuatoriano son interpretadas por 
el requinto, la guitarra y cantadas a solo, dúo, trío o en 
conjunto. 

Este instrumento es brillante y lleno de esplendor en su 
colorido. Tanto en manos de músicos populares como en 
manos de profesionales, nos hace recordar los tiempos del 
bandolín. 

3.5.10. AFINACION. 

Enrique Montenegro de la ciudad de Cotacachi, barrio El 
Ejido, informa que la afinación del requinto es similar a la 
guitarra y se hace de la siguiente manera: "Desafínese com­
pletamente la cuerda sexta, después váyase templando hasta 
que quede un sonido más o menos claro, pero sin que quede 
la cuerda demasiado tensa; hecho ésto queda afinada la 
cuerda. Ahora pasamos a la quinta cuerda, la cual al subirla es 
necesario hacer que dé el mismo sonido de la sexta, pero ésta 
pisada en el quinto traste y así sucesivamente las demás 
cuerdas. Unicamente la tercera será pisada en el cuarto traste 
para que la segunda se afine"LXXV1• 

LXXVI Enrique Montenegro; Cotacachi, El Ejido; septiembre de 1982; Investigaciones del Insti­
tuto Otavaleño de Antropología. 

394 



Según la forma tradicional de afinación tenemos un 
patrón común y la afinación de las cuerdas del requinto que­
da de la siguiente manera: 

::!: --
Todos los ítems tratados en la guitarra son valederos 

para el requinto, en tal virtud pueden considerarse válidos 
también para este instrumento. 

3.5.11 TRANSCRIPCIQNLXXVII 

11. 'INlile Al1 ,-u. (lu,faui-) 

atqainWJoanto 

•'• :!:" IEDO 

LXXVII Enrique Montenegro, Prov. de lmbabura, cantón Cotacachi, parroquia San Francisco, El 
Ejido; 22 de septiembre de 1982; Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropolo­
gía; Cfr. Archivo del Departamento de Etnomusicología. 

395 



-. -11,. 1 D . "" t • ... - 1 liJ_ -· . , • 1 
""'I ~ 

-,,,- ., 1 1 

... ~- V • e:¡ 
l&eta"4Yl ..... 
A-a ti1 ,. • la 

r-t .. '1 t, .... - - .... -
11. -- ,._ • 'lil! . 

-
P'- d • te 
,._.d•te ~ 1-- ~ te 

396 



- • 
1 

11,. -1 1 1 1 ' "4 l, - - 1 - 1 - ,, . - - - 11... y ,... ri - G· ¡..,• ,... ri - to 
r-1 l\ ,; _l ... - - - -... ·- ,_ -- . - . 

3.6. BANDOLIN 

3.6.1. HISTORIA 

El "bandolín" o "mandolina" es un cordófono com­
puesto, de laúdes, de mango, de cuello y de caja o guitarras. 
Es un instrumento pequeño y tiene variadas formas en su caja 
de resonancia y en su estructura de construcción. Está forma­
do por una caja de resonancia de madera, un oído circular en 
el centro de la tabla anterior o tapa armónica, un mástil o 
brazo con trastes, cabeza, clavijas, ceja, cejillas, entrastes, 
aro, tabla posterior, soporte y cinco órdenes de tres cuerdas 
cada una. Se toca con plectro. El material del bandolín es de 
cedro, pino y otros materiales duros para ciertas partes cons­
titutivas del instrumento; los poseedores de este instrumento 
son los miembros del grupo mestizo-hispano-hablante y los 
indígenas de ciertas comunas. 

En una muestra que se encuentra en el Museo "Pedro 
Traversari", construido por el maestro Miguel Arrozo el 17 de 
junio de 1903, encontramos las mismas características de los 
actuales, con pequeñas variantes. Tiene quince cuerdas dis­
tribuidas en cinco órdenes. La tapa es de abeto con taracea de 
concha de perla. El aro es de madera de cedro y el fondo está 
hecho con siete piezas de madera de la región. La muestra es 
una verdadera reliquia dentro de la organología que reposa 
en el Museo de la Casa de la Cultura de Quito: "Pedro Traver­
sari". 

397 



Ana María Locateili de Pérgarno, en su libro: "La Música 
Tribal, Oriental y de las Antiguas Culturas Mediterráneas", 
determina, a grandes rasgos, el origen de los laúdes: "Orga­
nológicarnente, anota, el laúd es un cordófono compuesto en 
el cual las cuerdas corren desde un cuerpo de resonancia, en 
cuyo extremo inferior se sujetan, hasta un mango (portacuer­
das) donde se fijan y tensan con clavijas u otro medio. Las 
cuerdas melódicas, marchan paralelas al cuerpo y al mango, 
y son pisadas sobre éste, con una mano, mientras la otra tañe 
las cuerdas con un plectro, uñil o con .los dedos. Este es el 
principio que rige la mayoría de los cordófonos europeos de 
la era cristiana, pero en la antigüedad y en el Cercano Oriente 
eran más frecuentes los de cuerdas al aire (liras y arpas)". 

"Se cree que el origen del laúd, prosigue la autora, debe 
buscarse en los pueblos bárbaros de las montañas del no­
roeste asiático, que entraron en contacto con las civilizacio­
nes de los pueblos rnesopotánicos. Por lo tanto, su origen se 
remontaría al neolítico. Las huellas pictóricas más remotas se 
encuentran en el período acadio, s. XXIV a. de C., y el primer 
hallazgo arqueológico de un instrumento real corresponde a 
Egipto, hacia 1500 a. de C., en la tumba de un músico llamado 
Harrnosis. 

El laúd griego era de cuello largo, sin clavijas y sin 
trastes, de caja pequeña y con tres cuerdas. los datos sobre 
este instrumento, tanto en Grecia corno en Roma, son 
escasos" 113

• 

Los instrumentos de cuerda, y el de nuestro interés, 
fueron traídos de Oriente. El instrumento se parece, en cuan­
to a la forma y construcción, a los fiedelturcos y caucásicos. 
Otras coincidencias nos llaman la atención a cada paso corno 
la guitarra y la mandolina. Más tarde el recíproco y fecundo 
intercambio aumentó en la época de las Cruzadas, los partici­
pantes de las cuales trajeron a su regreso instrumentos gana­
dos en sus conquistas o piezas musicales de la mayor diversi-

113 LOCATELLI DE PERGAMO, Ana María: "La Música Tribal Oriental y de las Antiguas 
Culturas Mediterráneas", Ed. Ricordi; Buenos Aires, 1981; pág. 132. 

398 



dad, en una época de intercambio comercial creciente, a 
causa de guerras, viajes y descubrimientos. En la última fase 
de la Edad Media, el instrumento transmitido era sumamente 
rico y aparece conservado en múltiples documentos pictóri­
cos. Ahí tenemos: laúdes, guitarras, mandolas y otros de 
diferente especie. Todo esto determina que su origen debe­
mos buscar en el oriente pues allí se encuentra su paternidad. 

Gerog Schünemann en su trabajo: "La Música lntrumen­
tal" publicado en la Enciclopedia de la Música, Tomo 11, habla 
de la evolución de estos instrumentos. Al respecto el autor 
subraya: "Mientras que todas estas formas intermedias de­
saparecieron rápidamente (se refiere a las variadas clases de 
violines), los instrumentos de cuerdas punteadas se han con­
servado hasta el siglo actual, en múltiples formas de cons­
trucción y de sonido. Entre ellas ocupa un lugar destacado la 
cítara, que proviene de la antigua cister (sistro), instrumento 
en forma de jamón, con mástil y clavijero salientes; la cítara 
se conservó en forma de instrumento fácilmente manejable, 
después de haber sido provisto con clavija lateral, rebordes y 
doble encordadura. De ella derivaron toda una serie de otros 
instrumentos, como la pequeña cítara inglesa y las grandes 
de metal, con fuertes cuerdas debajo y doble clavijero. La 
mandolina, con cu caja elegante, profunda, compuesta de 
diversas piezas de madera, las cuerdas fíjas por abajo, las 
clavijas inclinadas hacia y el rosetón en medio de la 
cubierta, se ha modificado poco. Las cuerdas de acero se 
pulsan con una uña (plectro). Semejante aspecto tiene la 
mando/a, que procede de Persia; también la guitarra, que 
conocemos desde la Edad Media, pertenece a la familia de 
instrumentos de cuerda" 114

• 

El bandolín, descendiente del laúd, se lo encuentra en las 
pinturas funerarias de la cuarta dinastía egipcia, o sea en los 
milenios III y IV de Cristo; en ellas se puede observar que es 
un instrumento de cuerda pulsación. Los laúdes estaban 

114 SCHUNEMANN, Georg: "La Música Instrumental"; en Enciclopedia de la Música; 
Tomo 11; Ed. Offset Altamira; México, 1944; págs.: 465-468. 

399 



provistos de un batidor, pudiendo acortar las cuerdas me­
diante la presión de los dedos, y obtener así un número 
considerable de sonidos diferentes. Los laúdes son muy anti­
guos y sus últimos descendientes actuales son las mandoli­
nas o bandolines. 

El laúd egipcio, que se llamaba nabla tenía todas las 
partes principales de la mandolina actual, con una caja de 
resonancia panzuda, un mástil largo con trastes y clavijeros, 
un.puente, una rosa y una o tres cuerdas. 

El laúd griego aparece con el nombre egipcio de nabla y 
tenía sólo dos cuerdas; también aparece la pandura de tres 
cuerdas, cuyo nombre se conserva hoy en día. Mayores datos 
sobre este instrumento no hemos podido registrar. los roma­
nos conocieron los instrumentos de cuerda por intermedio de 
los griegos. El antiguo instrumento de árabes es el laúd (El 
Aud) que lo tomaron de los egipcios. 

El laúd y sus derivados fueron instrumentos que apare­
cen en el Cercano Oriente Islámico y es denominado con el 
nombre de 'ud o al-'ud. El laúd de mango largo también fue 
instrumento importante en Egipto y aparece representado en 
pinturas murales de la época faraónica, como queda ya ano­
tado. El laúd de mango corto se conoce en Europa en los 
siglos X y XI; de allí se difundió a otras regiones y posterior­
mente a América. Según Sachs, fue en Andalucía que se 
cambia la forma de la caja de resonancia y se acorta el mango. 

El laúd y sus especies fueron de relativa importancia en 
Europa. La guitarra fue un instrumento que se mantuvo vi­
gente por más de tres siglos. Los españoles del siglo XIV 
denominaron "guitarra morisca" al instrumento que hoy en 
día se conoce como bandolín, mandolina o mandolín. Los 
conquistadores españoles trajeron este instrumento que se 
difundió rápidamente en el continente y tuvo gran aceptación 
en nuestro medio. 

Existe una gran variedad de bandolines en su parte 
externa, aunque en su parte constitutiva permanece una 
constante en la estructura y confección. Los más comunes 
están provistos de quince cuerdas colocadas en cinco órde-

400 



nes. Las cuerdas del bandolín no se tocan directamente con 
los dedos, sino con un plectro o con un uñero de carey. El 
objeto de las cuerdas triples es obviar la debilidad de la 
sonoridad, y sobre todo, permitir una especie de trémolo muy 
rápido, con el cual los bandolinistas reemplazan las notas 
prolongadas. El efecto que produce este instrumento tiene un 
carácter especial. Para mayor confirmación de estos datos 
remitimos a los métodos de: Cerclier, Cottin, Pietrapertosa, 
de Sivry, F. de Cristófaro y Patierno; sin embargo, nuestros 
músicos populares no se han sujetado a estos métodos y 
únicamente han aprendido mediante la tradición oral. 

Richard Rephann en su obra: "Catálogo de la Colección 
de Instrumentos Musicales Pedro Traversari", trae una mues­
tra representativa de la gran variedad de tiples, bandolas, 
bandolines, mandolinas, mandolas, bandurris y bandolinos, 
nombres conocidos en algunos países de Latinoamérica; sin 
embargo Rephann toma como denominador común el co­
múnmente conocido nombre de mandolín y no el ecuatoria­
no que es bandolín o tiple. En este catálogo podemos encon­
trar el proceso evolutivo del instrumento por el número de 
cuerdas y de órdenes de cada uno de ellos. A modo de ejem­
plo citamos: "4017-Mandolina: 4 cuerdas. Tapa de abeto. 
Filete y taracea de concha de perla. 15 costillas de cedro de 

España 
Hecho por Ferrucci Antonio. Roma, Italia, siglo XX. Largo: 

59,2 cms. Largo de la caja: 30 cms. Ancho de la caja: 23 cms. 
Distancia mayor entre la tapa y el fondo: 13,2 cms. Longitud 
vibrante de las cuerdas: 33,4 cms.". 

"4018-Mandolina: 6 cuerdas. Tapa de abeto. Filete alre­
dedor de los bordes y de la boca. Caja formada por 14 costillas 
de pilasandro y arce. Mango de haya, rematado en una voluta 
parcialmente tallada. Hecha por Genaro Mendozza en 1888. 
Italia, siglo XIX. Largo: 54,8 cms. Largo de la caja: 32 cms. 
Ancho de la caja: 22,4 cms. Distancia mayor entre la tapa y el 
fondo: 11,6 cms. Longitud vibrante de las cuerdas: 32,3 
cms.". 

"4019-Mandolina: 8 cuerdas, 4 órdenes de cuerdas do-

401 



bles. Tapa de madera de acero. Barniz anaranjado. Caja hecha 
de un caparazón de armadillo. Está cubierta de barniz ana­
ranjado. Anónima. Perú o Bolivia, siglo XX. Largo: 65,5 cms. 
Largo de la caja: 31,7 cms. Ancho de la caja: 22,3 cms. Distan­
cia mayor entre la tapa y fondo: 11,5 cms. Longitud vibrante 
de las cuerdas: 36 cms." 115. 

las demás muestras de Rephann son similares tanto en 
la encordadura como en las órdenes. Varían los materiales. 
Existen mandolinas de 8 cuerdas en cuatro órdenes. En el 
código 4027 hay una muestra de 11 cuerdas de 1 orden de 
cuerdas dobles y tres de cuerdas triples; en el 4028 la muestra 
tiene 12 cuerdas de 6 órdenes de cuerdas dobles; otra de 12 
cuerdas repartidas en 4 órdenes y un ejemplo similar a los 
que conocemos: 15 cuerdas repartidas en 5 órdenes de tres 
cuerdas. 

El trabajo realizado por Richard Rephann como codifica­
ción es sumamente importante, con la finalidad de tener 
elementos de juicio del número de cuerdas, de las órdenes, 
de los materiales empleados, del origen o procedencia del 
instrumento y de datos someros que tiene cada instrumento, 
como son las medidas; sin embargo, carece de mayor expli­
cación en cuanto a un mayor número de datos que podía el 
autor haberles incluido. 

Mediante los procesos históricos y modos de producción 
de la cultura instrumental, podemos observar el gran alcance 
que ha ido adquiriendo este instrumento. Encontramos des­
de los instrumentos más simples hasta los más complicados, 
tenemos asimismo los instrumentos que se pusieron en su 
mayor apogeo en los siglos XVIII hasta comienzos del XX. En 
este tiempo se formaron los tríos, los cuartetos y las ya famo­
sas estudiantinas que crearon, dinamizaron y socializaron 
nuestra música ecuatoriana y la música de aquellos tiempos. 

En los primeros albores de la Colonia tiene gran pujanza 
el uso del bandolín entre los españoles-colonizadores; en el 

115 REPHANN, Richard: Catálogo de la Colección de Instrumentos Musicales Pedro Traver­
sari; publicado por la OEA y la Universidad de Vale, 1978; códigos: 4015-4061. 

402 



decurso del tiempo, por el proceso de dinamización, va ad­
quiriendo importancia en el pueblo mestizo hasta llegar a una 
gran difusión dentro del pueblo ecuatoriano. No existe ciu­
dad ni pueblo que no conozca este instrumento, como se ha 
comprobado mediante n.uestras investigaciones de campo. 
Hoy, sin embargo, el bandolín ha ido cayendo en desuso y 
únicamente ciertas personas de edad adulta ejecutan este 
instrumento que es de gran delicadeza. 

3.6.2. CREENCIAS 

Durante el proceso evolutivo de los cordófonos, los 
instrumentos han adquirido ciertas creencias de tipo cosmo­
gónico, como el creer que las cuatro cuerdas simbolizan los 
cuatro elementos componentes del origen del mundo; las 
fases de la luna; los cuatro puntos cardinales; las semanas 
del mes; y, los cuatro humores. Esto determina que los núme­
ros eran míticos y cada uno de ellos tenía connotaciones 
cosmogónicas o teofánicas. Cfr. creencias, número 342. 

3.6.3. LOCALIZACION 

En investigaciones del Instituto Otavaleño de Antroplo­
gía hemos encontrado bandolinistas en la ciudad de loja, en 
Cuenca, en Saraguro, en Riobamba, en Ambato, en latacun­
ga, en Quito, en Cayambe, en Otavalo, en Cotacachi, en San 
Pablo, en Atuntaqui, en !barra, en Mira, en Tulcán y en otros 
lugares, como: La Magdalena, Zuleta, Olmedo, lmantag, etc. 

Existen algunos constructores de este instrumento. Ci­
taremos a Alfredo Gavilanes, de Ambato; Gabriel Toasa, de 
Quito; Rafael Campos Castillo, Jorge Eduardo Campos Vela, 
Luis Gonzalo Barriga y Ernesto Salazar, de Otavalo; Pedro 
Flores, de Natabuela, cantón Antonio Ante; Miguel López y 
Carlos Vásquez, de Atuntaqui; Luis Alberto Coba, de Cotaca­
chi; Manuel Sandoval y Raúl Albán, de Zuleta, cantón lbarra; 
y Manuel Flores, Rubén Cervantes y Gonzalo Flores, de la 
Esperanza, cantón lbarra. A más de los constructores, existe 

403 



un registro grande de los tocadores de bandolines, unos del 
grupo mestizo y otros del grupo indígena. Entre los más 
sobresalientes del cantón Cotacachi tenemos a Manuel Cón­
dor, hombre que nació para la música y murió por amor a la 
misma. 

3.6.4. DESCRIPCION 

El bandolín está compuesto de las siguientes partes: 
cabeza, clavijas, ceja, cejillas, entrastes, mástil o brazo (llama­
do diapasón), aro, tabla posterior, tabla anterior, boca u oído, 
cuerdas, soporte y taco inferior. Cada una de estas partes 
consta de otras subpartes que forman el complejo estructural 
del instrumento. La pala: pegado de la plancha, corte, huecos 
y acabado; sobrepunto confección, pegado y trazo para la 
pontezuela; sobrepunto o brazo; trazado, diapasón y entras­
tado; trastapa o tabla posterior: plantillado, corte, cepillado, 
barrotes o puentes, alma, dientes y puentes; tapa o tabla 
anterior: plantillado, corte, greca, cepillado, boca u oído, tapa 
con barras y dientes con alma; brazo o mástil: recorte, taco, 
nariz y armado; taco inferior: confección, corte, pegado y 
pulido; Aros: doblado y armado; filetes: confección, dobla­
do, pegado, armado, empiolado o mordazado y empalme de 
aros; pontezuela: corte, pulido y acabado; clavijeros: madera 
dura en forma redonda y al final delgada y redonda; cejillas: 
de hueso; encordadura: diferente material y espesorLXxvm. 

La forma del bandolín es variada: tiene la forma de una 
guitarra pequeña, redonda en la parte inferior y en la superior 
alargada con varios adornos; ovoidal; y, redonda. Estas son 
las muestras que tenemos en nuestro estudio de trabajo. 

La variedad de formas del bandolín está en relación con 
el timbre; en unos se logra agudeza y en otros un timbre 
diferente al primero. El timbre de sonido está en relación con 
la caja de resonancia. Al agudo se le llama bandolín y al otro 

LXXVIII Rafael Campos Castillo; 81 años; San Bias, parroquia San Luis, cantón Otavalo; 28-X-
1977. 

404 



bandola; además se debe tener en cuenta la calidad de las 
cuerdas, el número de estas es de 15, repartidas en cinco 
órdenes de tres cada una. 

3.6.5. CONSTRUCCION 

El señor Rafael Campos Castillo (informante), manifes­
taba: "1º se debe preparar la madera y demás materiales para 
la construcción del instrumento. La madera que se utiliza 
puede ser: abeto, lalisandro, arce, haya, cedro, ébano, ciprés, 
pino, canelo, nogal, olivo, aliso, caoba, teca, clavelín, o palo 
de rosa; esta madera debe ser cortada seca en pie. Para las 
demás partes se utiliza: hueso, marfil, carey de perla, filetes 
de acero, etc. 2° ~erramientas: variedad de formones: pla­
nos y curvos, comúnmente llamados gurbias; cepillos de 
madera y de metal, desde los más grandes hasta los más 
pequeños, el más chiquito se llama sapo; caladora; banco; 
mordazas grandes y pequeñas; prensas; escuadras gran­
des y pequeñas; tenazas; serruchos grandes y pequeños; 
limas de todo tamaño; martillos; moldes; lijas; charol; laca; 
barniz; piolas; cola blanca y negra; aceites y algunas herra­
mientas que se requieren para el trabajo. 3° Se inicia el proce­
so de confección del instrumento. Para la confección ·del 
bandolín uno se encuentra pendiente del pedido del cliente, 
puede ser de primera, de segunda o de tercera clase, según 
el pedido se utiliza los materiales y lógicamente el costo sube. 
Nosotros hemos trabajado para Quito, Guayaquil, Cuenca, 
Riobamba y algunos instrumentos se han llevado al exterior. 

Lista la madera, se utiliza los moldes y con la caladora se 
corta las piezas: tapa o tabla anterior, trastapa o tabla poste­
rior y los aros. Se usa el gramil para determinar el grosor de la 
pieza; luego se cepilla, se lija, se empora, se le da tres manos 
de charol y finalmente se laca. Terminado este proceso las 
piezas se encuentran listas para el ensamble o unión del 
instrumento. Terminada la trastapa se colocan los barrotes, el 
alma y los dientes donde se fijan los aros. La tapa tiene la 
misma estructura de confección que la trastapa; se corta la 

405 



boca u oído con la caladora, se ponen los puentes, barras y 
dientes. El aro se corta y se pule de ta! manera, que esté listo 
para ser curvado mediante las soguillas y las' mordazas. El 
brazo es codalado con una escuadra y se toma el ancho, 
grosor y largo; de inmediato se coloca el sobrepunto. Ade­
más, se prepara con mucho cuidado el taco interior. Se prepa­
ran también los filetes y las líneas con el mismo proceso de la 
greca. El sobrepunto debe ser de ébano para luego colar 
sobre el brazo. La pontezuela es de ébano y es la parte funda­
mental para que tenga mejor vibración la caja armónica. 
Terminadas todas estas partes se realiza la cabeza y se perfo­
ran los huecos para colocar las clavijas. Acabadas las partes 
se procede al armado y al terminado. Se da tres manos de lija 
y tres de charolado y finalmente se laquea; luego se pone la 
encordadura sea de metal o de plástico y el instrumento está 
listo para ser entregado al cliente"LXxix. 

lámina Nº 54 

TAPA 

LXXIX Rafael Campos Castillo; 81 años; San Bias, parroquia San Luis, Otavalo; 28-X-1977; Cfr. 
Opto. de Documentación y Archivo del IOA. 

406 



lámina 55 

TRASTAPA 

407 



Lámina No. 56 

Bandolín confeccionado por el maestro Rafael Castillo. Otavalo. 

408 



3.6.6. DIMENSIONES. 

A) Primera muestra: 

3.6.6.1. Cabeza: 

366.11 
366.12 
366.13 
366.14 
366.15 

3.6.6.2. Clavijas: 

366.21 
366.22 
366.23 
366.24 

366.25 
366.26 
366.27 

3.6.6.3. Ceja: 

366.31 
366.32 
366.33 

Largo 
Ancho superior 
Ancho inferior 
Ancho junto a la ceja 
Espesor 

Número de clavijas 
Largo 
Diámetro inferior 
Diámetro superior 

23,3 cm. 
8,8 cm. 
7,1 cm. 
4,6 cm. 
1,3 cm. 

15 
7,1 cm. 
0,8 cm. 

{cabeza) 1,8 cm. 
Espesor de la cabeza 0,7 cm. 
Diámetro del hueco para la cuerda O, 1 cm. 
Diámetro del orificio en la cabeza 0,8 cm. 

Largo 
Ancho 
Profundidad 

5,7 cm. 
4,8 cm. 
0,7 cm. 

3.6.6.4. Brazo hasta la ceja: 

366.41 
366.42 
366.43 
366.44 

Largo 
Ancho superior junto a la ceja 
Ancho inferior junto al oído 
Espesor en forma ovalada 

26,9 cm. 
4,6 cm. 
5,4 cm. 
2,1 cm. 

409 



366.5 Soporte del brazo 
sobre el aro: 

366.51 Largo 7,3 cm. 
366.52 Ancho superior (unión con el brazo) 5, 1 cm. 
366.53 Ancho inferior junto a la contratapa 1,4 cm. 

366.6 Sobrepunto: 

366.61 Largo 26,6 cm. 
366.62 Profundidad 0,1 cm. 

366.7 Cejilla: 

366.71 Largo 4,3 cm. 
366.72 Ancho O, 1 cm. 
366.73 Profundidad 0,3 cm. 

366.8 Aro: 

366.81 Largo (mitad) 39.9 cm. 
366.82 Largo total 79,8 cm. 
366.83 Ancho 7,2 cm. 
366.84 Espesor 0,2 cm. 

366.9 Tabla posterior: 

366.91 Largo 29,4 cm. 
366.92 Ancho superior 12, 1 cm. 
366.93 Ancho intermedio 14,1 cm. 
366.94 Ancho inferior 21 cm. 
366.95 Espesor 0,2 cm. 

366.10 Tabla anterior: 

366.10.1 Largo 29.4 cm. 
366.10.2 Ancho superior 12,1 cm. 

410 



366.10.3 Ancho intermedio 
366.10.4 Ancho inferior 
366.10.5 Espesor 
366.10.6 Diámetro del oído 

3.6.6.1.1. Soporte inferior de madera: 

366.11.1 Largo 
366.11.2 Ancho 
366.11.3 Profundidad 

3.6.6.1.2. Soporte superior de hueso: 

366.12.1 Largo 
366.12.2 Ancho 
366.12.3 Profundidad 
366.12.4 Profundidad sobre el 

soporte de madera 

12,1 cm. 
21 cm. 
0,2 cm. 
6,5 cm. 

9,5 cm. 
2,9 cm. 
1,1 cm. 

6,8 cm. 
0,3 cm. 
0,8 cm. 

0,4 cm. 

Las medidas que aparecen en este trabajo son tomadas 
de una muestra de nuestra recolección de instrumentos. Este 
bandolín pertenecía a Luis Antonio Antamba, de San Rafael 
de la Laguna, cantón Otavalo, Prov. de lmbabura. Según el 
informante fue trabajado por el señor Rafael Campos Castillo. 

B) Segunda muestra: 

366.1 Cabeza: 

366.11 
366.12 
366.13 
366.14 
366.15 
366.16 

Largo 
Ancho superior 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 
Ancho junto a la ceja 
Espesor 

LXXX Cfr. Datos ficha Nº LVIII. Instrumento Nº de Archivo 29. 

21,2 cm. 
9,5 cm. 
7, 1 cm. 
7,5 cm. 
4,4 cm. 
1,3 cm. 

411 



3.6.6.2. Clavijas de madera: 

3.6.6.2.1. 
3.6.6.2.2. 
3.6.6.2.3. 
3.6.6.2.4. 

Número de clavijas 
Largo 
Diámetro inferior 
Diámetro junto a la cabeza 
Diámetro de la cabeza 

15 
7 cm. 
0,8 cm. 
1, 1 cm. 

3.6.6.2.5. 
3.6.6.2.6. 
3.6.6.2.7. 

Diámetro del hueco para la cuerda 
Diámetro del orificio en la 

1,9 cm. 
0,2 cm. 

3.6.6.3. Ceja: 

3.6.6.3.1. 
3.6.6.3.2. 
3.6.6.3.3. 

366.34 

cabeza para la clavija 

Largo 
Ancho 
Profundidad 
Profundidad sobre el diapasón 

366.4 Brazo hasta la ceja: 

3.6.6.4.1. 
3.6.6.4.2. 
3.6.6.4.3. 
3.6.6.4.4. 

Largo 
Ancho superior junto a la ceja 
Ancho inferior junto al oído 
Espesor en forma semicircular 

3.6.6.5. Soporte del brazo y aro: 

3.6.6.5.1. 
3.6.6.5.2. 
3.6.6.5.3. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho inferior junto a 
la contratapa 

3.6.6.6. Sobrepunto: 

3.6.6.6.1. Largo 
3.6.6.6.2. Profundidad 

4J2 

0,9 cm. 

4,3 cm. 
0,3 cm. 
0,8 cm. 
0,2 cm. 

31,1 cm. 
4,3 cm. 
5, 1 cm. 
2,7 cm. 

11, 1 cm. 
4,8 cm. 

1,7 cm. 

31,1 cm. 
(carece) 



3.6.6.7. Cejilla: 

3.6.6.7.1. 
3.6.6.7.2. 

3.6.6.7.3 
3.6.6.7.4. 
3.6.6.7.5. 

Total de cejillas 18 cm. 
Cejilla superior junto a 
la ceja (largo) 4,3 cm. 
Ancho de la cejilla superior O, 1 cm. 
Profundidad de la cejilla superior 0,3 cm. 
Largo de la cejilla inferior junto al oído 5, 1 cm. 

Nota: Las cejillas no tienen las mismas dimensiones, de­
penden del ancho del brazo desde la ceja hasta el 
oído. 

3.6.6.8. Aro: 

3.6.6.8.1. 
3.6.6.8.2. 
3.6.6.8.3. 
3.6.6.8.4. 

Largo (mitad) 
Largo total 
Ancho 
Espesor 

3.6.6.9. Tabla posterior: 

3.6.6.9.1. 
3.6.6.9.2. 
3.6.6.9.3. 
3.6.6.9.4. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 

45,1 cm. 
90,2 cm. 
9,8 cm. 
0,2 cm. 

31,9 cm. 
15,3 cm. 
25,2 cm. 
17,9 cm. 

Nota: La tabla posterior tiene la forma semiovalada. En la 
parte superior termina en ángulo. La intermedia tie­
ne la forma de una S alargada y la inferior es redon­
da. De ahí _las medidas sQn estimativas. Esta 
forma tiene similitud con la tabla anterior. 

3.6.6.10. Tabla anterior: 

3.6.6.10.1 Largo 
3.6.6.10.2. Ancho superior 

31,9 cm. 
15,3 cm. 

413 



3.6.6.10.3. Ancho intermedio 
3.6.6.10.4. Ancho inferior 
3.6.6.10.5. Espesor 
3.6.6.10.6. Diámetro del oído 

25,2 cm. 
17,9 cm. 
0,2 cm. 
7,2 cm. 

Nota: El oído se encuentra adornado de nácar. La parte 
lateral de la tapa se encuentra dibujada y tiene in­
crustaciones de hueso. Tenemos la impresión de 
que se trata de un instrumento de comienzos de 
siglo. 

3.6.6.11. Soporte inferior de madera: 

3.6.6.11.1. largo 
3.6.6.11.2. Ancho 
3.6.6.11.3. Profundidad 

3.6.6.12. Soporte superior de hueso: 

3.6.6.12.1. Largo 
3.6.6.12.2. Ancho 
3.6.6.12.3. Profundidad total 
3.6.6.12.4. Profundidad sobre la madera 
3.6.6.12.5. Perforaciones o canaletes 

en el soporte 

3.6.6.1.3. Botones de sujeción 
de las cuerdas: 

3.6.6.13.1. Número total 
3.6.6.13.2. Diámetro 
3.6.6.13.3. Largo 

10,2 cm. 
1, 1 cm. 
0,7 cm. 

7,9 cm. 
0,2 cm. 
0,8 cm. 
0,3 cm. 

15 

5 
1 cm. 
3, 1 cm. 

Nota: El aro está compuesto de seis piezas encoladas y 
sujetas con soportexxx,. 

LXXXI Segundo Caiza Caiza; 60 años; lmantag, cantón Cotacachi; Prov. lmbabura. Número de 
Archivo 24. 

414 



C) Tercera muestra: 

3.6.6.1. Cabeza: 

3.6.6.1.1. 
3.6.6.1.2. 
3.6.6.1.3. 
3.6.6.1.4. 
3.6.6.1.5. 
3.6.6.1.6. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 
Ancho junto a la ceja 
Espesor 

3.6.6.2. Clavijas de madera: 

3.6.6.2.1. 
3.6.2.2.2. 
3.6.6.2.3. 
3.6.6.2.4. 
3.6.6.2.5. 

3.6.6.2.6. 

3.6.6.2.7. 

3.6.6.3. Ceja: 

3.6.6.3.1. 
3.6.6.3.2. 
3.6.6.3.3. 
3.6.6.3.4. 

Número de clavijas 
Largo 
Diámetro inferior 
Diámetro junto a la cabeza 
Diámetro del hueco 
para la cuerda 
Diámetro de la cabeza de 
la clavija 
Diámetro del orificio en 
la cabeza (clavija) 

Largo 
Ancho 
Profundidad total 
Profundidad sobre el diapasón 

3.6.6.4. Brazo desde el oído 
hasta la ceja: 

3.6.6.4.1. 
3.6.6.4.2. 
3.6.6.4.3. 
3.6.6.4.4. 

Largo 
Ancho superior junto a la ceja 
Ancho inferior junto al oído 
Espesor en forma semicircular 

23,4 cm. 
9,2 cm. 
8,2 cm. 
7,4 cm. 
4,8 cm. 
1,2 cm. 

15 
6,6 cm. 
0,7 cm. 
0,9 cm. 

0,2 cm. 

1,6 cm. 

0,8 cm. 

4,9 cm. 
0,4 cm. 
0,6 cm. 
0,3 cm. 

29,2 cm. 
4,9 cm. 
5,8 cm. 
2,6 cm. 

415 



3.6.6.5. Soporte del brazo y aro, 
junto a la caja 
de resonancia 

3.6.6.5.1. 
3.6.6.5.2. 
3.6.6.5.3. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho inferior a la contratapa 

3.6.6.6. Sobrepunto: 

7,7 cm. 
4,7 cm. 
1,3 cm. 

Nota: Carece de sobrepunto y se encuentran las cejillas 
incrustadas en el brazo. 

3.6.6.7. Cejilla: 

3.6.6.7.1. 
3.6.6.7.2. 

3.6.6.7.3. 

3.6.6.7.4. 
3.6.6.7.5. 

Total de cejillas 
Largo de la cejilla 
junto a la ceja 
Largo de la cejilla 
junto al oído 
Ancho .de la cejilla 
Profundidad de la cejilla 

17 

5 

5,8 cm. 
0,1 cm. 
0,3 cm. 

Nota: Las cejillas no tienen las mismas dimensiones; de­
penden del ancho del brazo desde la ceja hasta el 
oído. 

3.6.6.8. Aro: 

3.6.6.8.1. 
3.6.6.8.2. 
3.6.6.8.3. 
3.6.6.8.4. 

Largo (mitad) 
Largo total 
Ancho 
Espesor 

3.6.6.9. Tabla posterior: 

3.6.6.9.1. Largo 

416 

42,3 cm. 
84,6 cm. 

8,7 cm. 
0,3 cm. 

29,3 cm. 



3.6.6.9.2. 

3.6.6.9.3. 
3.6.6.9.4. 

366.95 

Ancho superior junto 
al brazo 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 
Espesor 

10,2 cm. 
23,6 cm. 

8,7 cm. 
0,4 cm. 

Nota: Tanto la tabla posterior como la anterior tienen la 
forma ovoidal, casi en forma de elipse. 

3.6.6.10. Tabla anterior: 

3.6.6.10.1. Largo 
3.6.6.10.2. Ancho superior junto 

al brazo 
3.6.6.10.3. Ancho intermedio 
3.6.6.10.4. Ancho inferior 
3.6.6.10.5. Espesor 
3.6.6.10.6. Oído 

29,3 cm. 
10,2 cm. 

23.6 cm. 
8,7 cm. 
0,4 cm. 
7,7 cm. 

Nota: Su forma es ovoidal en forma elíptica. Tiene adornos 
junto al oído. Son dibujos con tinta de colores. 

3.6.6.11. Soporte inferior de 
la madera: 

366.11.1 Largo 
366.11.2 Ancho 
366.11.3 Profundidad 

3.6.6.12. Soporte superior de hierro: 

3.6.6.12.1. Largo 
3.6.6.12.2. Ancho 
3.6.6.12.3. Profundidad total 
3.6.6.12.4. Profundidad sobresaliente 

a la madera 
3.6.6.12 .5. Perforaciones en el 

soporte de hierro 

11,2 cm. 
1 
1,7 cm. 

8,1 cm. 
0,1 cm. 
0,8 cm. 

0,1 cm. 

15 

417 



3.6 .6 .13 Botones o cargadores: 

3.6.6.1.3.1. Número total 5 
3.6.6.1.3.2. Diámetro del cargador 1 cm. 
3.6.6.1.3.3. Largo 3,4 cm. 

Nota: Su forma es ovoidal o elíptica; pertenece al señor 
Juan Ayala; Camuendo, parroquia de San Rafael, 
cantón Otavalo.LXxxu. 

D) Cuarta muestra: 

3.6.6.1. Cabeza: 

3.6.6.1.1. 
3.6.6.1.2. 
3.6.6.1.3. 
3.6.6.1.4. 
3.6.6.1.5. 
3.6.6.1.6. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho intermedio 
Ancho inferior 
Ancho junto a la ceja 
Espesor 

3.6.6.2. Clavijas de madera: 

3.6.6.2.1. 
3.6.6.2.2. 
3.6.6.2.3. 
3.6.6.2.4. 
3.6.6.2.5. 

3.6.6.2.6. 
3.6.6.2.7. 
3.6.6.2.4. 

Largo 
Número de clavijas 
Diámetro inferior 
Diámetro junto a la cabeza 
Diámetro del hueco 
para la cuerda 
Diámetro de la cabeza 
Largo de la cabeza 
Diámetro del orificio 
en la cabeza 

19,9 cm. 
8,9 cm. 
8 cm. 
7,2 cm. 
4,6 cm. 
1,4 cm. 

6,7 cm. 
15 

0,6 cm. 
1,1 cm. 

0,2 cm. 
1,9 cm. 
2,6 cm. 
0,8 cm. 

LXXXII Juan Ayala; 55 años; Camuendo; parroquia de San Rafael, cantón Otavalo, Prov. 
lmbabura. Número de Archivo 33. 

418 



3.6.6.3. Ceja: 

3.6.6.3.1. 
3.6.6.3.2. 
3.6.6.3.3. 
3.6.6.3.4. 

Largo 
Ancho 
Profundidad total 
Profundidad sobre el 
diapasón 

3.6.6.4. Brazo desde el oído 
hasta la ceja: 

3.6.6.4.1. 
3.6.6.4.2. 
3.6.6.4.3. 
3.6.6.4.4. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho inferior junto al oído 
Espesor en forma semicircular 

3.6.6.5. Soporte del brazo y 
aro junto a la caja 
de resonancia: 

3.6.6.5.1. 
3.6.6.5.2. 
3.6.6.5.3. 

Largo 
Ancho superior 
Ancho inferior junto 
a la contratapa 

3.6.6.6. Sobrepunto: 

366.61 
366.62 
366.63 

366.7 Cejilla: 

3.6.6.7.1. 
3.6.6.7.2. 

3.6.6.7.3. 

Largo 
Ancho 
Profundidad 

Total de cejillas 
Largo de la cejilla 
junto a la ceja 
Largo de la cejilla 
junto al oído 

4,6 cm. 
0,4 cm. 
0,6 cm. 

0,2 cm. 

27,1 cm. 
4,6 cm. 
5,4 cm. 
2,3 cm. 

9,8 cm. 
5,2 cm. 

1,9 cm. 

27, 1 cm. 
Cfr. brazo 

0,5 cm. 

17 

4,6 cm. 

5,4 cm. 

419 



3.6.6.7.4. 
3.6.6.7.5. 

Ancho de la cejilla 
Profundidad de la cejilla 

O, 1 cm. 
0,3 cm. 

Nota: Las cejillas no tienen el mismo largo, depende del 
ancho del brazo. 

3.6.6.8. Aro: 

3.6.6.8.1. 
3.6.6.8.2. 
3.6.6.8.3. 
3.6.6.8.4. 

Largo 
Largo total 
Ancho 
Espesor 

3.6.6.9. Tabla po$terior: 

3.6.6.9.1. 
3.6.6.9.2. 
3.6.6.9.3. 

Largo 
Ancho 
Diámetro 

47,1 cm. 
94,2 cm. 
8,7 cm. 
0,2 cm. 

30,2 cm. 
30 cm. 

32,2 cm. 

Nota: La forma de la caja de resonancia es redonda. 

3.6.6.10. Tabla anterior: 

3.6.6.10.1. Diámetro 
3.6.6.10.2. Espesor 
3.6.6.10.3. Diámetro de la boca u oído 

3.6.6.11. Soporte inferior de madera: 

3.6.6.11.1. Largo 
3.6.6.11.2. Ancho 
3.6.6.11.3. Profundidad 
3.6.6.10.4. Canalete para el 

soporte de hueso 

3.6.6.12. Soporte de hueso: 

3.6.6.12.1. Largo 

420 

32,2 cm. 
0,2 cm. 
7, 1 cm. 

10,4 cm. 
0,9 cm. 
1,3 cm. 

0,2 cm. 

8,4 cm. 



3.6.6.12.2. Ancho 
3.6.6.12.3. Profundidad total 
3.6.6.12.4. Profundidad sobresaliente 

al soporte de madera 
3.6.6.12.5. Perforaciones en el 

soporte de hueso 

0,2 cm. 
0.6 cm. 

0,2 cm. 

15 

3.6.6.13 Botones o cargadores: 

Nota: 

3.6.6.13.1. 
3.6.6.13.2 
3.6.6.13.3 

366.13.4 

Número total 
Diámetro del cargador 
Largo 
Diámetro de embone 

5 
1, 1 cm. 
1,9 cm. 
0,5 cm. 

La forma de la caja de resonancia es redonda. Pro­
pietario el señor Humberto Castro; 58 años de edad; 
Caranqui, cantón lbarra, Prov. lmbabura. Se en­
cuentra en nuestro Archivo de Organología con el 
número 23LXXXIII. 

Para este ítem de dimensiones hemos registrado cuatro 
muestras representatativas que tienen cuatro características 
diferentes y puede tenerse muy en cuenta la evolución en la 
forma de la caja de resonancia. 

3.6.6.7. CIRCUITO DE SONIDO 

En esta clase de instrumentos, el sonido es producido 
mediante una o varias cuerdas mantenidas en tensión conve­
niente. Las cuerdas están tendidas por un extremo sobre la 
caja de resonancia y por el otro sobre el mango o mástil que 
sobresale de la caja. 

Los modos de vibración de las cuerdas son longitudina­
les cuando su dirección es perpendicular a la de la cuerda. 

LXXXIII Humberto Castro, 58 años de edad; Caranqui, cantón lbarra, Prov. lmbabura. Investiga­
ciones del Instituto Otavaleño de Antropología. 

421 



Las vibraciones de las cuerdas se producen como ondas 
estacionarias, pues las vibraciones que se propagan a lo 
largo, se reflejan en los extremos. Por lo tanto, se llaman 
nodos los puntos donde la amplitud de las vibraciones es 
nula y vientres los puntos donde es máxima. Los puntos de 
fijación de la cuerda serán siempre nodos. 

Las cuerdas pueden vibrar en toda su longitud o dividi­
das en segmentos iguales: mitades, tercios, cuartos, etc. 
Cuando la cuerda vibra en toda su longitud, con un vientre en 
el centro y nodos en los extremos, produce un sonido llama­
do fundamental o primer armónico; el fundamental es el 
sonido más grave que puede producir la cuerda, siempre que 
se mantengan constantes los demás factores (tensión, peso, 
material, etc.). Remitimos a nuestros lectores al circuito de 
sonido de la guitarra que tiene la misma correspondencia 
sonora. 

3.6.8. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL Y SACHS 

3. Cordófono 
3.2. Cordófono compuesto 
3.2.1. Pertenece a los laúdes 
3.2.1.3. De mango 
3.2 .1.3.2. De cuello • 
3.2.1.3.2.2. De cuello de caja o 

guitarras de cuello 

División común final: 

--6 ejecución con plectro o ulia. 

422 



3.6.9. Clasificación según Mantle Hood 

Lámina No. 67 

1 

-6 ll)O!Bpl.NtN 

w, 
01d:t1nu 

1 

423 



.3.6.10. USO Y FUNCION 

Patricio Sandoval en "El Bandolín", folleto de divulga­
ción popular del Instituto Andino de Artes Populares del Con­
venio "Andrés Bello", anota: "Al bandolín lo distingue su 
timbre agudo, y suele formar el tiple entre los instrumentos 
de punteo del mismo género. Se lo pulsa con un plectro por lo 
general de material plástico, habiéndose informado también 
de la utilización de las láminas extraídas del asta del vacuno. 
Este utensilio conocido como vitela, es de forma ovalada o 
triangular y su dimensión varía entre 1 cm. y 2,5 cm., de lado, 
se lo sujeta entre los dedos índice y pulgar. 

El sonido agudo de este instrumento obliga a que se lo 
toque con delicadeza y da la impresión que el ejecutante 
"tantea" las cuerdas de su instrumento. La multiplicidad de 
sus adornos en la interpretación viene a suplir la brevedad de 
los sonidos de cuerda pulsada. En las transcripciones hechas 
del material melódico recopilado se observa en la partitura, la 
predominancia de los grupetos, trémolos, mordentes y acha­
caturas, entre otros adornos musicales. 

En la interpretación de piezas musicales se recurre al 
picado para la ejecución de figuras de menor valor, en cambio 
las figuras ligadas o de mayor valor se las ejecuta con el 
trinado, en especial al concluir una frase melódica. 

El trinado es un movimiento ligero y regular con el que 
se pulsa las cuerdas de abajo hacia arriba y viceversa, se 
constituye en el recurso musical característico de los bandoli­
nistas que logran infinidad de matices y adornos. 

La digitación es similar a la guitarra, por regla general 
cada dedo ocupa el entraste que le corresponde en los cuá­
druplos constitutivos del diapasón. La afinación del bandolín 
permite ubicar sin dificultad los principales grados de la esca­
la facilitando el punteo de la melodía. 

Se han recopilado cuatro afinaciones, tres de las cuales 
(1 ), (2), (3), guardan intervalos de cuarta entre la 5ª cuerda, 
éstas con la 3ª cuerda, un intervalo de 3ª mayor entre la 3ª 
cuerda con la 2ª cuerda y nuevamente un intervalo de cuarta 

424 



entre la 2ª cuerda con la 1ª cuerda" 116
• 

El autor de "El Bandolín", en su primera parte nos da el 
resultado de una investigación de campo acerca del uso de la 
vitela o uñero y en la segunda parte trae los términos utiliza­
dos en los conservatorios o sea los términos de tradición oral; 
hubiera sido my loable que dé a conocer los términos em­
pleados por el músico folk y además el uso de la simbología y 
fenomenología propia de la etnomusicología; sin embargo, 
el estudio es un avance dentro del compendio de los instru­
mentos populares. 

A más de los grupetos, trémolos, mordentes, achacatu­
ras, picado, trinado, etc., existe una gran variedad de símbo­
los que reemplazan a los convencionales a nivel internacio­
nal. Además se habla de cuerda y en el bandolín se debe 
hablar de órdenes y no de cuerdas, ya que cada orden está 
compuesta por tres cuerdas y cada orden da una misma 
afinación. Sobre este particular hablaremos posteriormente. 

El bandolín formaba y todavía forma parte del grupo de 
cuerdas de este género. Las estudiantinas, en algunas ocasio­
nes llamadas rondallas, tenían uso y función social. Servían 
para los actos trascendentales dentro de la comunidad, pero 
no tenían carácter popular. Podríamos decir que era la música 
elitesca dentro de las ciudades principales del Ecuador. Las 
pequeñas orquestas en que el bandolín formaba parte esta­
ban constituidas de dos guitarras, dos bandolines, un trián­
gulo y maracas. Este grupo tenía función de tipo popular para 
las serenatas, los serenos, y las fiestas familiares y sociales. 

En la provincia de lmbabura, a comienzos de siglo, se 
formó un grupo orquestal muy conocido en ese entonces y 
que estaba compuesto por Alberto y Alfredo Coba Haro, Enri­
que Haro, Marco Tulio Hidrobo, Enrique Vaca y Marciano 
Flores; este grupo orquestal lo integraban un bandolín, dos 
guitarras, un triángulo y dos maracas, era contratado en toda 

116 SANDOVAL, Patricio: "El Bandolín"; Sección de Música, Serie: Instrumentos Musicales 
Nº 2; Ed. Talleres Gráficos del Instituto Andino de Artes Populares; marzo-1982; págs.: 
21-22. 

425 



la provincia Lxxx,v. Las orquestas, los tríos, los dúos prolifera­
ron en toda la provincia de lmbabura y fueron muy conocidos 
en cada lugar. También en Cotacachi existió la estudiantina 
"Santa Cecilia" compuesta por 20 músicos. En el tiempo que 
llegué a Quito conocí dos estudiantinas muy famosas: Santa 
Cecilia y la Antoniana, que fueron muy afamadas en los círcu­
los sociales quiteños. Los grupos pequeños eran contratados 
para matrimonios, bautizos, confirmaciones, onomásticos y 
cumpleaños. En su época desarrollaron buena actividad mu­
sical. 

En la fiesta de San Juan, algunas comunidades usan el 
bandolín para salir a bailar con este instrumento. El bandolín 
tiene la forma de una guitarra pequeña con cinco órdenes de 
cuerdas. Las canciones que tocan con el bandolín son "tonos 
de sanjuan". 

El grupo mestizo-hispano-hablante ejecuta canciones del 
cancionero nacional y no en raras ocasiones unidades del 
cancionero internacional. Las piezas generalmente son: pasi­
llos, sanjuanitos, alza, cachullapis, valses, rondallas, pasaca­
lles, albazos, etc. El repertorio registrado en el Archivo del 
IOA es muy amplio; esperamos hacer un estudio de los géne­
ros, especies y unidades del "Cancionero Nacional Ecuatoria­
no", trabajo que saldrá en volumen aparte. 

LXXXIV Luis Alberto Coba Haro; 86 años de edad; El Ejido, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; 
Investigación 16 de septiembre de 1982. Cfr. Datos de Archivo del Departamento de Etnomusico­
logía del IOA. 

426 



3.6.11. AFINACIONES DEL BANDOLIN. 

11 

111 SOL 

DO 

• 

11 

o 
IOL 

"° 11 

o 
SI 

Las cuatro muestras presentadas sobre la afinación per­
tenecen: la primera al Sr. Luis Alberto Coba Haro; la segunda 
al Sr. Manuel Cóndor; la tercera al Sr. Alfredo Coba Haro; y, la 
cuarta al Sr. Humberto Castro. Todos de la provincia de lmba­
bura. 

3.7. ARPA 

3.7 .1. I-IISTORIA. 

El arpa es un cardó.fono compuesto; su clase pertenece 
al propio nombre de Arpa y es de marco, porque forman un 

427 



marco el mástil anterior y la consola en que se sujetan las 
cuerdas. El arpa criolla o indígena no tiene aparato para 
modificar la afinación (pedales, etc.) y es diatónica. En sínte­
sis, el arpa pertenece a los cordófonos compuestos, de arpas, 
de marco, sin aparato para modificar la afinación, diatónicas 
y de ejecución digital. 

"El arpa es un instrumento conocido en Africa y Asia 
desde hace varios siglos. Se hallan referencias de su utiliza­
ción en Egipto y Sumeria por representaciones en frescos y 
bajo relieves. En el antiguo Egipto existían dos tipos de arpa, 
una portátil en forma de arco y una más grande que aparece 
en tumbas de faraones y otras construcciones. Se presume 
que el arpa no es originaria de Europa, aunque se utiliza en 
Irlanda desde los siglos VIII y IX después de Cristo, según lo 
evidencian testimonios de la época. Posiblemente llegó hasta 
allí a través del comercio con países del Oriente-entre ellos 
Siria-. Posiblemente desde Irlanda se difundió a todo el 
continente, ya que trovadores procedentes de este país reco­
rrían toda Europa en la Edad Media llevando sus arpas. Algu­
nas eran tan pequeñas que podían llevarse colgadas en una 
correa ligada al cuerpo. Su número de cuerdas era 
variable" 111

• 

La paternidad del "arpa" se disputan algunas culturas: 
la Africana, Asiática, Egipcia, Sumeria y posiblemente la Ir­
landesa, sin descartar la cultura Judía y otras. Con estas 
posibilidades de origen surgen algunas alternativas de las 
diferentes Escuelas Antropológicas. La "Escuela Histórico­
Cultural", analiza la historia de las diferentes culturas y trata 
de dar un diagnóstico sobre el origen; la "Escuela Funciona­
lista", estudia la interrelación de los distintos elementos de 
una cultura a través de los hechos culturales; la "Escuela 
Estructuralista", parte del conjunto globalizado de las unida­
des y ve el valor de las partes; esta es una forma de estudiar 
cada una de las partes, ver cómo se encuentran concatenadas 

117 HERNANDEZ, Darío y Cecilia Fuentes: "Instrumentos Musicales de Venezuela'; Ed. Con-
sejo Nacional de Cultura; Caracas, slold; pág. 12. 

428 



y organizadas entre sí; la estructura determina los rasgos 
característicos de cada unidad, para, por medio de los rasgos, 
determinar el oriogen y adjudicar su procedencia; la "Escuela 
de los Círculos Culturales" admite los métodos estructuralis­
tas y cada cultura puede crear hechos o fenómenos culturales 
idénticos; esta escuela tiene muy en cuenta la zona cultural, 
contenido patrimonial, elementos característicos y coheren­
tes de cada fenómeno cultural, en este caso, el "arpa". Esta­
mos convencidos de que cada cultura puede crear sus pro­
pias manifestaciones culturales y, por consiguiente, no se 
puede adjudicar la paternidad a determinada zona cultural o a 
una cultura específica. Las condiciones primigenias de su 
origen son tan obscuras que tenemos elementos muy cir­
cunstanciales para determinar el origen de este instrumento. 
Sin embargo, el arpa llega a América por medio de los con­
quistadores, a través de las culturas africanas y otras. 

Hugo Reimann, en su obra: "Historia de la Música", 
refiere: "Los instrumentos en forma de arpa se diferencian de 
los instrumentos en forma de laúdes en que los primeros 
poseen un mayor número de cuerdas, cada una de las cuales 
no producen más que un solo sonido, mientras que los se­
gundos tienen un menor número de cuerdas, pero están 
provistos de un batidor, pudiendo acortar las cuerdas me­
diante la presión de los dedos, y obtener así un número 
considerable de sonidos diferentes. 

Estas arpas y laúdes tan antiguos son, en sus partes 
principales, parecidos a las arpas de nuestro tiempo y a los 
laúdes del siglo XVII, o a sus últimos descendientes actuales, 
las mandolinas; pero las arpas al principio, tenían pocas 
cuerdas y carecían de caja de resonancia; mas aquellas, desa­
rrollándose, adoptaron pronto una forma que se parecía mu­
cho a la actual, con gran número de cuerdas, una caja de 
resonancia bien construida, clavijas para sujetar las cuerdas y 
tabla armónica travesera, y eran de tamaño respetable (supe­
rior a la estatura de un hombre). 

Su nombre egipcio era tebuni, y se tocaban de pie o 
arrodillado. La caja de resonancia tiene una finalidad espe-

429 



cial. Las cuerdas no transmiten las vibraciones directamente 
al aire, ya que tendrían un sonido muy débil y mezquino si no 
fuera por la caja de resonancia. Las más antiguas arpas egip­
cias tenían ya la forma de un arco. Sin duda, el sonido produ­
cido por las cuerdas del arco al disparar las flechas, fue, según 
una antigua leyenda, la causa de la invención de un instru-

. mento de esta especie. 
Difícilmente podría prescindirse de una caja de reso­

nancia que reforzara el sonido de un instrumento de tal clase, 
que acaso en un principio fue la caja misma sobre la cual el 
músico apoya el instrumento. La cuerda vibrante comunica, a 
su vez, con toda su superficie al aire" 11ª. 

El dato traído por Hugo Reimann no determina las cultu­
ras que tuvieron este instrumento. En relación al hecho de 
que el sonido de las cuerdas recuerda al arco cazador, Wundt 
señala: "Es un hecho notable que la música, la más subjetiva 
de las artes empezara con los instrumentos de cuerda que 
son los más efectivos en provocar subjetivos estados de 
ánimo, en los que permanece subjetivo el goce que obtiene el 
ejecutante. La cuerda de arco se convierte en la cuerda de un 
instrumento musical" 119

• 

Albert Lavignac, en su obra: "La música y los músicos" 
anota; "Como puede comprobarse por numerosos bajorre­
lieves antiguos, la primitiva idea del arpa remonta por lo 
menos a los antiguos egipcios, es decir, ¡a más de seis mil 
años! Tenían arpas desde 4 hasta 11 ó 12 cuerdas, y en 
algunas se observa ya la forma elegante que caracteriza a 
este gracioso instrumento. Aparece luego entre los hebreos, 
en todas las grandes civilizaciones, ganando siempre en ex­
tensión pero sin ningún mecanismo. 12º. 

118 REIMANN, Hugo: "Historia de la Música"; Biblioteca de Iniciación Cultural; Ed. Labor; 
Barcelona-España, 1959; págs.: 11-12. 

119 WUNDT, W.: "Elements of Folk Psichology"; Londres, 1926; pág. 28. 

120 LAViGNAC, Albert: "La Música y los Músicos"; Ed. El Ateneo; Buenos Aires, 1965; pág. 
119. 

430 



El dato referido por Lavignac nos demuestra que se trata 
del arpa diatónica. Para el autor en mención, el origen del 
arpa se encuentra en la cultura egipcia, situación que no 
podemos compartir, pues datos actuales nos demuestran 
que este instrumento ya existió en otras culturas como la 
africana, la asiática, la sumeria y otras. La paternidad, por 
consiguiente, no se puede adjudicar a Egipto. Si revisamos 
datos, podemos decir que el arpa primitiva ya existió en el 
Africa y estaba construida por una caja de resonancia de 
calabaza, el brazo de un material similar o de bambú y las 
cuerdas eran de tripas de animales o fibras vegetales. Las 
demás culturas tienen su propia estructura creativa y es nece­
sario tenerlas muy en cuenta para un verdadero examen 
crítico de las fuentes y de la credibilidad de los hechos cultu­
rales. 

Correspondió al rey David organizar el cultivo de la 
música israelita de un modo grandioso, provocando una ver­
dadera época de esplendor, particularmente de la música 
sagrada. De los 38.000 levitas que existían en su reino, desti­
nó no menos de 4.000 a la profesión de la música y, con 
motivo de la consagración del templo erigido por su sucesor 
Salomón, se colocó a ciento veinte sacerdotes entre los músi­
cos, haciendo sonar las trompetas. El origen de los clásicos 
cantos sagrados de los judíos data igualmente de este apo­
geo davídico-salomónico, producido alrededor del año 1000 
a. de C. Cantares y el Salterio de David provienen de una 
época de completa unidad artística-poético-musical. Así, el 
Salmo IV de David exige una interpretación "a son de 
cuerdas". 

Alabadle a son de bocinas: 
Alabadle con salterios y arpas. 

Alabadle con adulfe y flauta: 
Alabadle con cuerdas y órgano. 

431 



Alabadle con címbalos resonantes: 
Alabadle con címbalos de júbilo 121. 

El salmo de David es contundente en demostrarnos los 
instrumentos que se utilizaban en ese tiempo; es por esta 
razón que lo citamos para esclarecer la existencia del arpa en 
el pueblo judío. 

Mayer-Serra en la "Enciclopedia de la Música", trae el 
siguiente dato: "Las liras llevan sus cuerdas en un cordal 
sujeto entre los brazos encorvados y contrafuertes. Las liras 
son distintas en cuanto a su forma y construcción; pero en su 
forma primitiva, como, por ejemplo, en la Kantele finlandesa, 
se ha conservado hasta el presente. Las arpas presentes tie­
nen todavía la misma disposición de las cuerdas en el cordal, 
y la caja de resonancia y la vara son idénticas. Los detalles y 
las formas varían según los pueblos, épocas y finalidades. 
Ningún instrumento se puede sustraer a las exigencias cre­
cientes de expresión sonora y característica. La historia de los 
instrumentos no es solamente la historia de la evolución de 
tipos y formas, sino más bien la historia de la sonoridad, de la 
expresión musical y de las particularidades étnicas" 122

• 

En otra parte, el mismo autor prosigue: "Con frecuencia 
parecida se ven reproducidas, particularmente en Egipto y en 
la Edad Media, las múltiples formas del arpa, que tantas 
modificaciones ha experimentado. Las cuerdas fueron fijadas 
en soportes arqueados, que adoptaron las más diversas for­
mas. En la más antigua, el arpa de arco, el mástil sale de la 
caja de resonancia en forma de arco, mientras que en la 
llamada de ángulo el soporte de las cuerdas y la caja forman 
un ángulo agudo. Ambos tipos tienen una larga tradición, el 
primero en Egipto, Asia y Africa; el segundo, particularmente 
en Egipto y en las civilizaciones orientales. Algunos ejempla­
r es de estas arpas se han conservado en los 

121 STRAUBINGER, Juan: "La Sagrada Biblia: Los Salmos", Libro de David; Ed. Barsa; 
Chicago, 1966; Salmo 150; pág. 150:6. 

122 MAYER-SERRA: "Enciclopedia de la Música"; Ed. Atlante; New York, 1944; Tomo 11, pág. 
445. 

432 



museos, tal como un arpa de ángulo del primer milenio a. de 
C., en el de Berlín. Las arpas europeas son generalmente de 
construcción triangular, formada por la caja de resonancia, la 
barra delantera y el mástil. La fijación de las cuerdas se efec­
túa mediante clavos, que se aprietan con llaves. En el siglo 
VIII, el arpa fue utilizada por los anglo-sajones e irlandeses; 
posteriormente se encuentra en forma siempre cambiante, 
ya sea en forma de marco, o ángulo, ya sea equilateral, hasta 
que el aumento creciente de las cuerdas determinó una forma 
cada vez más alargada. Se modifica según el gusto reinante, 
de modo que lo mismo adquiere una forma sinuosa, que se 
halla perfilada muy acusadamente con acentuación de sus 
elementos constructivos; con el tiempo, la barra delantera 
adquiere una solidez vigorosa y se refuerza el mástil, que 
termina en una especie de voluta ricamente ornamentada. La 
afinación diatónica en sus comienzos, el arpa adquirió en el 
siglo XVII una serie de cuerdas ... Más sencilla y útil es la 
construcción de un arpa con un gancho giratorio en el mástil, 
que permite subir la cuerda un semitono, tal como actual­
mente se puede encontrar en algunos instrumentos 
populares" 123

• Estos datos son muy significativos, a más de 
ser claros en su exposición. 

Fernando Ortiz en su obra: "Los Instrumentos de la 
Música Afrocubana", determina y detalla el origen, uso y 
función y otros elementos sustantivos del arpa de origen 
africano, al decir: "En 1864, un viajero inglés halló en Santia­
go de Cuba un instrumento consistente en un "arpa com­
puesta de un bambú arqueado con una cuerda y tirante" 124 

Era sin duda el arco monocorde o monoheterocorde. Este 
instrumento pertenece al conocido "arco musical" y, entre 
los Shuar, se denomina "Tumank". Por el contexto de la 
explicación de Ortiz entendemos que es un instrumento dife-

123 MAYER-SERRA: "Enciclopedia de la Música"; Ed. Atlante; New York, 1944; Tomo 11, 
segunda edición: octubre de 1944; págs.: 468-469. 

124 ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afrocubana"; Ed. Cárdenas y CIA; La 
Habana, 1955; Tomo V; pág. 13. 

433 



rente al instrumento que nos encontramos tratando; sin em­
bargo, es el principio de los instrumentos de cuerda. 

El arpa es instrumento músico que, desde la Mesopota­
mia y el Egipto prefaraónico hasta nuestros días, dice Fernan­
do Ortiz, se halla en los pueblos africanos, desde sus tiempos 
primarios, apenas diferenciados del simple arco tendido, has­
ta las formas de más complicado cordaje y estructura. En las 
excavaciones de Urfue descubierta un arpa de doce cuerdas, 
bellamente decorada con esculturas y dorados, construida 
hace nada menos que cinco mil años. 

"El instrumento que ahora hacemos referencia es a ma­
nera de un sambí tetracorde y es muy conocido entre los 
bantú. Los negros congos aún están en la edad de TUBAL, 
dice Claridge, aludiendo a la época de la invención de los 
primeros instrumentos músicos, según la leyenda bíblica. En 
cuanto al arpa ellos no han alcanzado todavía la antigua de 
los fenicios, que tenía diez cuerdas ni la de Siria que llevaba 
ocho. Las arpas congas no pasan de cuatro(. .. ). Estrictamente 
hablando, el sambí es el único instrumento de cuerda que 
tienen los congoleños" 125. 

Los principios de este instrumento encontramos en al­
gunas de las culturas africanas, las cuales pasaron a América 
por medio del tráfico negrero en los siglos XVII al XVIII. Estas 
culturas\recrearon sus propios instrumentos y comenzaron a 
hacer cultura readaptándose al medio ecológico que les tocó 
vivir. Todo esto, en relación a los instrumentos traídos por la 
cultura africana. No debemos dejar de lado el arpa venida con 
los conquistadores europeos, quienes nos legaron el arpa 
diatónica que se encontraba muy en moda en el siglo XV en 
toda Europa. Este asunto lo trataremos adelante. 

Carlos Vega, en su libro: "Los Instrumentos Musicales 
Aborígenes y Criollos de la Argentina", anota: "El arpa criolla 
procede directamente de la Europa. Triunfalmente en los 
salones españoles en el primer siglo del descubrimiento, el 

125 Op. Cit. págs.: 25-29. 

434 



arpa llega a los salones americanos y en nuestras ciudades 
desempeña la importante función que le arrebatará después 
el piano-forte. 

Instrumento completo, valioso como base de las or­
questas, eficaz aun solo en las tertulias, tuvo gran aceptación 
en las ciudades coloniales del Pacífico y, menos, en las argen­
tinas. 

De difícil y costosa construcción y transporte, fue, prin­
cipalmente, instrumento de profesionales urbanos; pero las 
ciudades menores y hasta las pequeñas poblaciones tuvieron 
también sus arpistas, si las necesidades justificaban su actua­
ción. En la campaña, los arpistas tenían, además, otro oficio 
cualquiera; en los salones, las nirías aprendían el arpa por 
gusto y lucimiento personal" 126• 

El dato de Carlos Vega determina el origen de difusión 
europea a través de los conquistadores, esto no quiere decir 
que únicamente llegó al Pacífico sino a todo el Continente 
Americano. 

Isabel Aretz, en: "Instrumentos Musicales de Venezue­
la", refiere: "Como es sabido, el arpa, que data de la más alta 
antigüedad, en el momento de la Conquista estaba en auge 
en los salones europeos y llegó a este continente directamen­
te de España. No tenían las arpas de ese entonces ni pedales 
ni doble encordado, y así se conservaron en Venezuela hasta 
nuestros días, lo mismo que en ECUADOR, Perú, Bolivia, 
Paraguay, Chile y Argentina, donde pude realizar investiga­
ciones personales. 

Este instrumento fue tempranamente adoptado por in­
dios, negros y criollos que no sólo aprendieron a tañerlo, sino 
también a construirlo" 127. 
La misma autora ofrece datos valiosos sobre la existencia de 
este instrumento en los años de 1809, publicados por la Gace-

126 VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes y Criollos de la Argentina"; Ed. 
Centurión; Buenos Aires, 1946; pág. 173. 

127 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Ed. Universitaria de Oriente-
Cumaná; Cumaná, 1967; págs.: 179-180. 

435 



ta de Caracas en 1807, 1812. En 1919 encuentra otro dato en el 
"Cancionero Popular Venezolano" de José Eustaquio Macha­
do y en sus investigaciones de 1947 encuentra vigente en 
algunos estados de Venezuela. Este dato lo pudimos compro­
bar en 1974 en los llanos orientales venezolanos en nuestras 
investigaciones de campo, en donde se dan innumerables 
hechos, como el contrapunto y otros. 

Segundo Luis Moreno trata sucinta y circunstancial­
mente sobre el arpa en su trabajo: "La Música en el Ecuador" 
en "El Ecuador en Cien Años de Independencia" (1830-1930), 
11 Tomo, dice: "En Santo Tomás de Andoas, el Padre Wences­
lao Brayer enseñó a cantar la misa a media docena de niños, e 
hizo aprender a tocar el arpa en Quito a un mozo andoa, 
costeándolo todo lo necesario desde la misión". En otra parte 
anota: "un indio omagua, a quien los misioneros mandaron a 
Quito para que aprendiese a tocar el arpa, juntamente con un 
rabelista enseñado por el Padre Brayer, acompañaba el canto 
con gracia, realce y consonancia"; prosigue: "En San Paulo 
de Jameos Napea nos, su primer misionero y fundador, Vaha­
monde, enseñó-en colaboración de un jovencito español­
a varios mocitos a cantar decentemente la misa. Los suceso­
res continuaron la labor musical, y al tiempo del arresto ya 
tenían arpa y violín para el acompañamiento del canto. Lo 
mismo tenían en San Javier de Urarinas. 

El orgullo y barbarie de los indios de San Ignacio de 
Pevas impidieron la introducción de la música en dicho pue­
blo, pero después del cruel asesinato al Padre José Casado, 
pudieron ser domesticados aquellas fieras; y, por el celo y 
paciencia del Padre Vahamonde entraron en el aprendizaje de 
la música, de modo que en 1768 se encontraban buenos 
cantores y tocadores de arpa y violín para las funciones del 
templo. 

En Napo, Oriente ecuatoriano, a pesar de los contra­
tiempos que padecía la misión, se dieron modo los misione­
ros de establecer la misa cantada jueves y domingo; cantar la 
salve y las letanías los sábados, y, en algunos días, las copli­
tas en lengua quichua. 

436 



En el nombre de Jesús hubo un buen arpista venido de 
Quito para que enseñara a los jóvenes, quienes se aficionaran 
mucho por la música; mas, por lo riguroso del clima, fue 
causa para que aquel enfermara y luego habiendo contraído 
fiebre maligna, murió el arpista" 12ª. 

Los datos de Segundo Luis Moreno tienen importancia 
por tratar de determinar quiénes fueron los que introdujeron 
el aprendizaje del arpa al Ecuador, estos datos han sido toma­
dos del libro: "Historia de las Misiones de la Compañía de 
Jesús en el Marañón Español" del Padre José Chantre y 
Herrera, documento que lo podemos encontrar en la Bibliote­
ca de Cotocollao de los Padres Jesuitas de Quito. 

Creemos que el estudio del arpa estuvo presente en el 
Ecuador a los pocos años de la consolidación de la Conquista 
y se solidificó en la Independencia de la República. Los inicios 
se remontan al siglo XVI y se incrementa en el siglo XVIII. 
Posteriormente tenemos datos muy valiosos en los escritos 
de Viajeros e Historiadores que de manera circunstancial nos 
regalan algunas notas sobre el instrumento de nuestro inte­
rés. Así en 1756 llega a España Josef Hernando y en 1797 
Antonio Soler, quienes dinamizan los instrumentos musica­
les, principalmente el arpa y el violín. 

El arpa fue colectivizándose, socializándose y haciéndo­
se vigente entre los mestizos, indígenas y entre las damas de 
alta sociedad de las principales ciudades del Ecuador, como: 
Quito, Guayaquil, Cuenca, Ambato, lbarra y otras. El arpa fue 
adaptada y reinterpretada por la comunidad para convertirse 
en patrimonio colectivo. Asimiló el pueblo y la hizo suya 
dándose inicio a las nuevas formas musicales, que ahora son 
patrimonio del pueblo ecuatoriano. 

W. B. Stevenson, en sus escritos: "Guayaquil en 1808", 
refiere: "Distracciones favoritas son las corridas de toros, los 
paseos en balsas y el baile; todas las clases sociales parecen 

128 MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador"; en "El Ecuador en Cien Años de 
Independencia" (1830-1930); Ed. Imprenta de la Escuela de Artes y Oficios; Quito, 1930; 
págs.: 218-220. 

437 



sentir especial predilección, y al anochecer puede oírse tocar 
casi en cada esquina el arpa, la guitarra y el violín; contraria­
mente a lo que podría esperar de un país situado en los 
trópicos, éste se inclina hacia la danza escocesa (reel), el vals 
y la contradanza más que a ningún otro baile" 129

• 

Este dato demuestra la vigencia, el uso y función que ya se le 
daba por aquella época al arpa. No es de admirar que las 
canciones que se interpretaba en ese tiempo eran el reflejo de 
la influencia europea de aquel entonces. Sin embargo, ya el 
pueblo había tomado otro giro muy diferente en el uso y 
función de este instrumento. El pueblo tocaba los famosos 
alzas, las rondallas, las chilenas, el costillar, el sanjuanito y 
otras unidades propias de nuestra cultura. Seguramente, Ste­
venson al llegar a Guayaquil no tuvo la oportunidad de estar 
junto al pueblo sino con la sociedad aristócrata de esa ciudad. 

W. B. Stevenson en su relato: "Cómo era Quito cuando 
se declaró libre", anota: "Distracción favorita de los nativos 
es el baile, muchos de estos bailes son muy agradables; en 
general imitan la bolera (el bolero) española. En la mejor 
sociedad están de moda los minuetos, y comienzan a adop­
tarse la contradanza, el animado baile escocés, etc. Particular­
mente gustan de la música, y la colina denominada Panecillo, 
en verano, es al anochecer lugar de reunión de 40 ó 50 jóve­
nes que tocan pífanos, guitarras y arpas hasta la medianoche. 
Nada más dulce que algunos tristes, o aires melancólicos, 
tocados al caer de la tarde, cuando un buen número de perso­
nas se sientan en los balcones a escuchar las melodías que 
llegan en alas de la brisa vespertina. Después recorrerán las 
calles dando serenatas bajo los balcones de familias distin­
guidas, hasta el amanecer" 130

• 

En la ciudad de Quito Stevenson tuvo la oportunidad de 

129 STEVENSON, W.B.: "Guayaquil en 1808", en "Ecuador visto por los extranjeros"; 
Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. J.M. Cajica, Puebla-México, 1960; pág. 199. 

130 STEVENSON, W. B.: "Cómo era Quito cuando se declaró libre"; en "El Ecuador visto por 

438 

los Extranjeros"; Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. J.M. Cajica, Puebla-México, 1960; 
pág. 232. 



observar y vivir las dos facetas de la sociedad: la aristocracia 
y la clase baja o el pueblo. El músico o los músicos populares 
eran contratados para dar serenatas a las clases altas que se 
habían distinguido por seguir la moda que en esa época, 
como dijimos líneas arriba, era la música europea; sin embar­
go, el músico popular apegado a su propia música, interpre­
taba en las serenatas aquello que lo sentía, como los alzas y 
otras formas musicales nacionales que, a fuerza de oírlas, la 
clase alta iba gustando de ellas. 

Los arpistas que existen en la provincia de Tungurahua 
se deben a grandes maestros que fueron los pioneros en la 
ejecución de este instrumento. Al respecto, Segundo Luis 
Moreno, relata: "Cayetano Barahona y Manuel Vásconez Na­
ranjo, son los músicos más antiguos de quienes hay memoria 
en la ciudad de Ambato. Vásconez Naranjo fue organista de 
Santo Domingo y Barahona, quien perteneció a la Escuela de 
Mideros, fue organista de la iglesia la Matriz. 

En la provincia de Tungurahua, tal vez por falta de profe­
sores, ha estado sumido el arte musical en el más profundo 
aletargamiento. El arpa, pero el arpa primitiva, que no consta 
sino de una sola escala diatónica, ha sido el instrumento 
predilecto en esta sección de la República, y en el que ha 
tenido muy hábiles ejecutantes, pero los más hábiles han 
sido ciegos. 

Un arpista fue el que improvisó el "Mapa Señora", dan­
za criolla cantada, para satirizar a una mujer de pueblo que 
había cambiado la indumentaria de su clase por la que usan 
las señoras" 131

• 

En la provincia de Tungurahua y principalmente en 
lzamba, se encuentran los mejores arpistas de corte popular. 
Ahí tenemos a la familia Muquinche y a otros arpistas rega­
dos en toda la provincia que hacen gala de su arte en la 
Semana Santa donde las arpas no pueden faltar en tan insig-

131 MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador"; en "El Ecuador en Cien Años de 
Independencia (1830-1930)"; Ed. Imprenta de la Escuela de Artes y Oficios; Quito, 1930; 
págs.: 251-268. 

439 



ne ceremonia. 
En la provincia de lmbabura igualmente tuvimos gran­

des arpistas. Francisco de la Torre oriundo de lbarra, fue 
compositor y tocaba primorosamente el arpa. 

Cuando los pianos no eran conocidos aún en estas co­
marcas, el arpa fue el gran instrumento clásico, el predilecto 
de la buena sociedad, atestigua Segundo Luis Moreno. Las 
señoritas se dedicaban a tañerlo con esmero y de él se ser­
vían, del más poético de los instrumentos, para acompañar 
en el canto. 

Cuando don Miguel J. Oviedo consintió en que su pri­
mera esposa, doña María Yépez, ingresara de monja en 1820 
a Santa Catalina, le proveyó en seguida de profesor de arpa; y 
no fue al claustro sino cuando hubo terminado el aprendizaje 
de este instrumento. El arte era la "dote", si así puede decirse, 
que aportaba la nueva religiosa. 

Mercedes Páliz, hermana menor de José, tañía el arpa 
con gracia y cantaba con bastante expresión. 

Ataviada de sus mejores joyas salía al balcón de su casa 
a deleitarse y deleitar a los transeúntes con las armonías de 
su instrumento. 

Cuando en 1852 vino a esta provincia el presidente 
Urbina y determinó, antes de volver a la capital, conocer la 
laguna de Cuicocha, Mercedes Páliz formó parte de la comiti­
va de honor y acompañó al primer magistrado en la embarca­
ción, embelesándolo con los melodiosos sones de su arpa. En 
los actos religiosos como las tres horas, el descendimiento, 
viernes santo y otras solemnidades, Mercedes Páliz acompa­
ñaba en esos rituales. Falleció en 1900. 

Daniel Proaño también era virtuoso de este instrumen­
to. Se dedicó a enseñar a todas las personas que querían 
aprender a tocar el arpa. De aquí que creemos que Cotacachi 
es otra zona en donde se encuentra un buen número de 
buenos arpistas indígenas, como más abajo probaremos. 

En la ciudad de Otavalo se destacó la señora Pastora 
Chávez, nacida en 1854, hija y discípula de Rafael Chávez. Su 
padre le dio una sólida instrucción musical, dedicándola des-

440 



de niña a la teoría y al solfeo; después le enseñó el arpa y el 
canto. 

Entre los arpistas de ambos sexos que ha tenido nuestra 
provincia, la señorita Chávez es la más eminente. Ejecutaba 
piezas sinfónicas en este primitivo instrumento que se llama­
ba diatónica. Esta arpa que hasta ahora se conserva en las 
actuales persistencias culturales llegó de España. 

Gonzalo Rubio Orbe, en su obra: "Punyaro", relata: 
"Los indígenas de Punyaro y de todas las comunidad_es tie­
nen una pieza musical para sus distintos actos y ceremonias. 
Especiales son las piezas en los velorios de niños y de adul­
tos, en los traslados, en los matrimonios, en los bailes de 
castillos y de San Juan y en otras oportunidades más. Inclusi­
ve los mismos instrumentos son especiales y distintos para 
los diferentes actos. Por ejemplo, el violín sirve sólo para 
momentos ceremoniosos y tristes; traslados de muertos y 
velorios" 132

• 

"El arpa corriente, fabricada por ebanistas artesanos. 
Su empleo es frecuente en velorios, entierros y en las chiche­
rías. Tocan pocas personas porque requiere aprendizaje 
especial" 133

• 

Paulo de Carvalho-Neto, en su "Diccionario del Folclore 
Ecuatoriano", cita a Gonzalo Rubio Orbe sin dar el contexto 
global del dato. Carvalho-Neto, anota: Arpa. Instrumento mu­
sical. En Punyaro, según Rubio Orbe, la fabrican artesanos 
ebanistas y la tocan en velorios, entierros y en las 
ch icherías" 134

• 

Rubio Orbe tiene razón al decir que el violín se utiliza 
para los entierros, aun cuando no especifica para qué clase de 
entierros; pues el ritual de entierro tiene su "derecho consue-

132 RUBIO ORBE, Gonzalo: "Punyaro"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1956; pág. 
240. 

133 Op. Cit.; pág. 242. 

134 CARVALHO-NETO, Paulo de: "Diccionario del Folclore Ecuatoriano"; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1964; pág. 89. 

441 



tudinario" que debe ser cumplido según las normas estable­
cidas por la tradición. En las comunidades de Otavalo se 
utiliza el violín para el entierro de los niños y jóvenes indíge­
nas, a diferencia de las comunidades de Cotacachi en donde, 
para esta clase de entierros, se utiliza el arpa. 

Inés Jijón, en su trabajo: "Museo de Instrumentos Musi­
cales Pedro Traversari", describe: "Arpas coloniales: ecuato­
rianas, peruanas y bolivianas de pequeñas dimensiones, con 
tres perforaciones de diverso tamaño en la caja de resonancia 
o caja armónica y cuyo material es diverso: caparazón de 
calabaza y caparazón de cocodrilo" 135

• 

Piedad Peñaherrera de Costales y Alfredo Costales Sa­
maniego en su obra: "El Ouishihuar o el Arbol de Dios", 
dicen: "Este instrumento bíblico (el arpa) pasó a las culturas 
aborígenes americanas, como un importante elemento del 
folclore musical. Provincias como Tungurahua y sus áreas 
rurales, por ejemplo, demuestarn su preeminencia. Acompa­
ñados de arpa celebran las festividades familiares y comu­
nales. 

En el Mashalla, el Gato, el Pavo, bailes tradicionales, 
jamás puede faltar este instrumento. Arperos, nombre con 
que los designan los campesinos son perros de toda boda, 
pero hay que tratarlos a cuerpo de rey, aunque concluida la 
fiesta hagan la vuelta del músico. 

Desgraciadamente, los arperos, presentan su lado ne­
gativo, degenerando en bebedores habituales. Donde cele­
bran una fiesta están presentes. En los matrimonios ejecutan 
el Mashalla; en el velorio presiden a los acompañantes y no 
pocas veces, con su música triste, desgarradora, acompañan 
a las plañideras. En cualquier otra celebración en que falte 
bombo y pingullo, el arpa es el más adecuado sustituto. 

En lmbabura y Pichincha, aunque con menos frecuen­
cia, este músico prestigia la reunión social. No pocas veces 
acuden a alquilar dicho instrumento a tierras lejanas, (en 

' 

135 JIJON, Inés: "Museo de Instrumentos Musicales Pedro Traversari"; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito, 1971; pág. 33. 

442 



lzamba existen familas de los más famosos arperos del país). 
El arpa fabrican en pequeños talleres de ebanistería, 

especializados, dándole modalidades criollas y fama bien 
merecida, en cuanto a su concepción artística. 

Todavía, en el área rural el arpa conserva tradición reli­
giosa y la acostumbran en matrimonios, velorios y enterra­
mientos. Sin embargo de que exigen su presencia, para tales 
ceremonias, en cambio ha desaparecido el esplendor de su 
origen bíblico. He aquí por ejemplo, cuando son dolorosas las 
mojigangas del folclore. 

Más aún, cuando en las ciudades, la música del arpa, es 
considerada despectivamente de chichería. Las coplas popu­
lares recuerdan mejores tiempos, o un antiguo esplendor del 
arpa: 

Arpita de mis canciones, 
de mis delirios 
vibrando en otros tiempos 
se hizo pedazos. 

Baila mi vida baila, 
baila y no llores, 
que bailando se alegran 
aura linda los corazones. 

El dialecto popular considera al arpa instrumento musi­
cal pesado e incómodo, además imposible de ocultarlo. Por 
ello la frase de "cargar el arpa", cuando alguien debe acom­
pañar a otra persona que va con su enamorado 136

• 

Fausto Gallardo, de la ciudad de Quito, relata su vida y 
su trayectoria en el arte musical y la forma cómo llegó a 
convertirse en ebanista y principalmente en constructor de 
arpas. Su primera arpa la hizo a los treinta años de edad. La 
segunda fue más completa y ahora se ha convertido en el 

136 PEÑAHERRERA DE COSTALES, Piedad y Alfredo Costales: "El Ouishihuar o el Arbol de 
Dios"; Ed. Talleres Gráficos Nacionales; Quito, 1966; págs.: 157-160. 

443 



primer constructor de arpas del Ecuador. El modelo de arpa 
es tomado de una carátula de disco. "El arpa era de corte 
clásico, saqué la escala y comencé la construcción. Utilizo 
madera de bálsamo, autóctona, dura y fina. Tiene 36 cuerdas 
con un registro de cuatro octavas. De alto mide 115 cm., y el 
alto del brazo del clavijero es de 50 cm. El clavijero es alemán 
y lo adapto a las características de nuestras arpas nacionales. 
Entre las maderas empleo el pino, cedro y el nogal. Las herra­
mientas son caladoras, serruchos, formones, lijas, cola y todo 
lo que es indispensable para la construcción de esta clase de 
instrumentos. La primera arpa la vendí en doce mil sucres y 
las demás las estoy vendiendo en ocho mil sucres. Hoy me 
encuentro preparando un manual de cómo aprender a tocar 
el arpa, ya que no es complicado como muchos pueden creer. 
Hoy me encuentro compitiendo con otros constructores de 
otros lugares del Ecuador, como: lbarra, Cotacachi, Atunta­
qui, Ambato, Quito, etc."Lxxxv_ 

También hemos realizado investigaciones a otros eba­
nistas de la provincia de lmbabura y Tungurahua. Las arpas 
que construyen estos maestros son las diatónicas. Existen 
variables entre las arpas de Tungurahua e lmbabura y, lógica­
mente, con las del maestro Fausto Gallardo. 

Richard Rephann, en su obra: "Catálogo de la Colección 
de Instrumentos Musicales Pedro Traversari", nos presenta 
las siguientes muestras estudiadas: Arpas de marco, número 
4000: Arpa. 36 cuerdas. Caja rectangular. Fondo plano, con 
costillas. Madera de la región andina, teñida y barnizada. La 
decoración consiste en flores y pétalos tallados y dorados. 
Anónima. Sudamericana, principios del siglo XIX. Altura: 120 
cm.; largo de la caja: 105 cm. Ancho de la caja: 32 cm. y 11,5 
cm. Distancia mayor entre la tapa y el fondo: 17 cm. longitud 
vibrante de las cuerdas: mayor: 138 cm. y menor 9,5 cm. 

Número: 4001. Arpa de 33 cuerdas. Tapa convexa con 

LXXXV Fausto Gallardo; 38 años; ebanista-constructor de arpas; primaria; por propia cuen-

444 

ta; 8 años; Quito, septiembre de 1982; Grupo mestizo hispano-hablante,Cfr. datos en el 
Archivo de Documentación del Departamento de Etnomusicología del IOA. 



tres oídos. Caja formada por cinco costillas. Dos patas largas 
(23 cm.). Madera de la región andina. Anónima. Región Andi­
na, siglo XVIII. Altura: 107 cm. Largo de la caja: 94,5 cm. 
Ancho del marco 100 cm. Distancia mayor entre la tapa y el 
fondo: 33,5 cm. Longitud vibrante de las cuerdas: mayor: 
83,5 cm. y menor: 7,5 cm. 

Número: 4002. Arpa de 38 cuerdas. Tapa con tres oídos. 
Caja formada por diez costillas, de madera de cedro. Mástil 
torneado. Barniz rojo. Anónima. Ecuador, fines del siglo XIX. 
Altura 130 cm. Largo de la caja: 120 cms. Ancho de la caja 47 
cm. y 9 cm. Distancia mayor entre la tapa y el fondo: 27 cm. 
Longitud vibrante de las cuerdas de 128 cm. y de 13 cm. 

Número: 4003. Arpa de 32 cuerdas. Tapa convexa con 
tres oídos. Caja formada por cinco costillas. Madera de cedro. 
Anónimo, región andina, siglo XIX. Altura: 104 cm. Largo de 
la caja: 90 cm. Ancho de la caja: 50,5 x 8,5 cm. Largo del 
marco: 95 cm. Distancia mayor de la tapa y el fondo; 30 cm. 
Longit1,.1d vibrante de la cuerda: 80,3 cm. y la menor 7,5 cm. 

Número: 4004. Arpa de 32 cuerdas. Tapa convexa con 
tres oídos con imitación de filete taraceado, pintado. Mástil 
octagonal tallado. Madera de cedro, barniz rojo. Anónimo, 
región andina, siglo XIX. Altura: 112 cm. Largo de la caja: 98 
cm. Ancho de la caja: 56,5 x 5,5 cm. Largo del marco: 105 cm. 
Distancia mayor entre la tapa y el fondo: 35 cm. longitud 
vibrante de las cuerdas: 89 cm. y menor 8,9 cm. 

Número: 4005. Arpa de 35 cuerdas. Tapa convexa con 
tres oídos. Caja formada por 5 costillas. Mástil tallado. Made­
ra de cedro. Anónimo, región andina, siglo XIX. Altura 107 
cm. Largo de la caja: 95 cm. Ancho de la caja: 56,5 x 7 cm. 
Largo del marco: 106 cm. Distancia mayor entre la tapa y el 
fondo: 33 cm. Longitud vibrante de las cuerdas: 88 y 7 cm. 

En este trabajo se encuentran arpas de 26 cuerdas (Nº 
4006). Arpa de 19 cuerdas (Nº 4007). Arpa de 9 cuerdas (Nº 
4008). Arpa-Lira de 11 cuerdas (Nº 4009)137

• 

137 REPHANN, Richard: "Catálogo de la Colección de Instrumentos Músicales Pedro Traver-
sari"; Ed. Estados Unidos de América por: The William J. Mack Company; Traducción 
por Lola Odiaga; Universidad de Yale-EE.UU., 1978; Nos. 4000-4009. 

445 



El estudio del catálogo realizado por Richard Rephann 
en el "Museo de la Casa de la Cultura Pedro Traversari", es un 
adelanto para todos los estudios sobre organología. Los da­
tos son sustantivos, cada instrumento y su catalogación son 
valederos. Es un trabajo científico. 
En el Archivo de Datos del Instituto Otavaleño de Antropolo­
gía se encuentran registrados los nombres de los arpistas de 
la Sierra norte del Ecuador y de la provincia de Tungurahua, a 
través de investigaciones realizadas por esta entidad, ellos 
son: Segundo Morales de la parroquia de llumán, cantón 
Otavalo; fecha: 26-11-75; código: 47-M. José Elías lmbaquin­
go de la comuna de San Miguel, parroquia San Francisco, 
cantón Cotacachi; fecha: 4-Vll-75; código: 37-M, 128-M y 
129-M, correspondientes a otras fechas de investigación. Ma­
nuel María Lanchimba (arpista) y José Rafael Perugachi (gol­
peador) de la comunidad de Tunibamba, parroquia El Sagra­
rio, cantón Cotacachi; fecha: 4-Vll-75; código: 28-M, 130-M. 
Alfredo Perístocles Muquinche (arpista) y César Augusto Mu­
quinche, parroquia lzamba, cantón Ambato, Prov. Tungu­
rahua; fecha: 12-IV.:.75; código: 93-M. Mariano Escudero (ar­
pista) y José Antonio Morocho de la parroquia de lmantag, 
cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; fecha: 13-Vll-75; código: 
149-M y 150-M. Estos mismos arpistas fueron investigados el 
29-Vl-76; código: 72-M y 75-M. Vicente Cashpamba (arpista) y 
Carlos Alberto Conjivea (golpeador), del cantón Otavalo, 
Prov. lmbabura; fecha: 31-Xll-77; código: 133-M. Juan 
Cayambe (arpista) y Rosa Matilde de Cayambe (golpeadora) 
del cantón Otavalo, Prov. lmbabura; fecha: 28-11-78; código: 
135-M, 136-M; además, se le investigó en otras fechas hasta 
el año de 1980. Rafael Anrango de la comunidad de Tunibam­
ba, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; fecha: 30-Xll-79; códi­
go: 139-M. Manuel Antonio Bonilla (arpista) y Carlos Antonio 
Bonilla (golpeador) de la comunidad de Topo Chico, parro­
quia San Francisco, cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; fecha: 
5-11-79; código: 138-M. Antonio Flores de la comunidad de 
Morales Chupa, parroquia San Francisco, cantón Cotacachi, 
Prov. lmbabura; fecha: 8-11-80; código: 140-M y 150-M. José 

446 



Manuel Cala pi, conocido comúnmente como "Ñauza" (arpis­
ta) y José Manuel Cabezas, el primero de Natividad y el 
segundo de Topo Grande, parroquia San Francisco, cantón 
Cotacachi, Prov. lmbabura; fecha: 15-111-80; código: 145-M; y, 
Segundo Elías lmbaquingo, quien nos dio información sobre 
el arpa el 13-IV-80; código: 148-M. Los arpistas enumerados 
son parte de los que existen en la provincia de lmbabura, sin 
contar con los de las provincias de Pichincha y Tungu­
rahua.LXxxv1. 

Las medidas de una de las arpas tomadas en campo son 
las siguientes: Longitud: 102 cm. y 104; la forma del estóma­
go es curva; el número de oídos en el estómago son tres y no 
tiene anillos en los oídos, aunque otras si los tienen; consta 
de cinco costillas; el ancho del cuerpo es de 50 a 60 cm., en la 
parte inferior; en la superior es de 5 a 9,5 cm.; la profundidad 
es de 30,5 a 39 cm.; la cuerda más larga mide: 76 a 78 cm., y la 
cuerda más corta tiene de 9 a 13,5 cm. En el clavijero existen 
los huecos para introducir las clavijas y en el estómago unos 
pequeños orificios con la finalidad de que entren las cuerdas, 
estas son fijas en la parte interior del estómago. Los huecos 
tanto en el clavijero como en el estómago son en total de 30 a 
32; sin embargo, no todos los huecos tienen cuerdas y cla­
vijas; depende de la estructura de la encordadura.Lxxxvu. 

Existe una variante en cuanto al número de cuerdas 
entre el arpa de lmbabura con la de lzamba-Tungurahua. La 
de lmbabura tiene desde 18 hasta 27 cuerdas y la de lzamba 
de 30 a 38 cuerdas. Esto permite tocar música de corte popu­
lar y la gran variedad de especies del cancionero ecuatoriano. 
Las arpas, en cuanto al clavijero, unas son de hierro y otras de 
madera. Las de madera se presupone que son más antiguas. 
El templador es de hierro y de hueso de borrego u oveja. La 
forma de templar el arpa varía de un arpista a otro. Las de 
lmbabura se mantienen en la pentatonía y algunas son exa-

LXXXVI Investigaciones del IOA; 1968-1982. 

LXXXVII Investigaciones del IOA, José Elías lmbaquingo, 15-IX-82. 

447 



góninas. Las de Ambato-lzamba son diatónicas, de aquí que 
se puede tocar cualquier clase de música. Las patas, unas son 
redondas y para afuera. El arco, en su parte superior es talla­
do en unas, en otras no. El estómago o la caja de resonancia 
unas son semiredondas y otras en forma de poliedro. En 
síntesis, podemos decir que existen variantes del arpa que 
llegó de Europa a América por medio de los conquistadores y 
desde ese tiempo hasta el momento actual se ha conservado 
su forma de construcción, con excepción de las arpas quite­
ñas que tienen corte moderno y son aquellas del siglo XVIII 
construidas por Sebastián Erard. En el ítem sobre dimensio­
nes indicaremos las partes constitutivas del arpa y sus me­
didas. 

El dato del I arpa actual únicamente lo daremos para 
conocimiento del proceso histórico en cuanto a su construc­
ción, ya que nuestro interés es el arpa diatónica indígena. El 
arpa, conocida desde la antigüedad, dice Jacques Chailley_, 
"esperó al siglo XVIII para liberarse de su limitación de una 
nota por cuerda: para permitirle, ya sea un relativo cromatis­
mo, ya el abordar otro tono diverso del previsto una vez por 
todas, se intentó primero multiplicar el número de cuerdas 
(como en el ORFEO de Monteverdi, 1607). La idea de modifi­
car el acorde de una cuerda mediante un gancho, se remonta 
-según dicen- a un obrero tirolés que ha quedado en el 
anonimato; y la de dirigir la maniobra del gancho mediante 
un pedal, con transmisión mediante un tirante disimulado en 
el cuerpo del instrumento se debe al constructor Hochbrucker 
en 1720. Antes de la "horquilla" actual, se practicó durante 
mucho tiempo el incómodo "zueco" que hacía rozar las cuer­
das. A través del siglo XVIII no se pudo practicar más que los 
sostenidos y hubo que esperar a la aplicación realizada por 
Sebastián Erard, en 1801, del doble movimiento de pedal 
inventado por Cousineau en 1782, para que los arpistas pu­
dieran por fin tocar en todos los tonos. Es curioso observar 
los trabajos de Erard que siguieron fundados en la antigua 
gama de temperamento desigual: se aplica en demostrar, 
para defenderse contra los ataques de su rival Nademanque 

448 



con su sistema, un Do sostenido no se confunda con un Re 
bemol, mientras que toda la técnica del instrumento, adapta­
da después al temperamento igual, está hoy basada, por el 
contrario, sobre la identidad absoluta de las dos notas" 138

• 

Este dato lo introducimos para dar el universo de la 
historia sobre el arpa de corte orquestal. Estudiaremos las 
arpas de tradición oral. 

3.7.2. CREENCIAS 

Las culturas africanas creen que el arpa sirve para la 
curación de enfermedades. El chamán, al son de la música de 
este instrumento, relaja el cuerpo y devuelve la sa+lud. Al 
respecto, Pepper anota: "Bourdelot cuenta, con no menor 
seriedad, las maravillosas curas operadas con las arias de 
lully. Ninguno de ellos pensaría, sin suda alguna, en el 
hechicero africano que iba a proseguir después de varios 
siglos sus propios pasos al son del "tam-tam" o del "arpa 
Uombi" del vientre de sus enfermos" 139

• 

Este dato ratifica muchas de las creencias que existe entre los 
chamanes en nuestro medio, que mediante los cantos y su 
música ahuyentan a los espíritus del mal. 

Jacques Chailley, refiere: "La mitología griega es tan 
rica en atribuciones divinas que es fácil escoger entre Febo­
Apolo, o el mito de Orfeo, cuyo culto acaba identificándose 
con el suyo, o sea el de Amphion, hijo de Zeus, llamado 
Heráclida que, evidentemente, había aprendido de su padre 
la citarodia y la poesía citaródica. Tal vez sean los hebreos los 
únicos entre los pueblos de la antigüedad que dan a la música 
un origen histórico y nada sobrenatural, lamech tuvo dos 
esposas, una de las cuales, Ada, dio a luz a Jabel, que fue 
padre de los que permanecen en las tiendas y guardan los 
rebaños; su hermano Jubal, fue el padre de todos los que 

138 CHAILLEY, Jacques: "40.000 años de Música"; Ed. Dertosense Cervantes; Tortosa-
España, 1970; pág. 208. 

139 PEPPER, H.: "Antología de la vida africana", en discos Ducretet-Thomson, 300-C-126-
128; Album con notas; pág. 54. 

449 



hacen sonar el arpa y el órgano" 140
• 

El rey David en la cultura judía es el representante de 
este instrumento. Se le representa tocando el arpa para apla­
car las iras del rey Salomón. Todas las culturas antiguas 
tienen su propia mitología. 

En las comunidades del cantón Cotacachi tiene gran 
importancia la utilización del arpa en el entierro del "Guagua 
velorio". El uso y función del arpa es de carácter social, quien 
no utiliza el arpa denota pobreza y escasos recursos econó­
micos. 

Muerto el niño, la madre lo lleva al río más cercano para 
los ritos de purificación. Le bañan con claveles y flores. El 
padre prepara el "pondo-longo" o sea el ataúd. El pondo­
longo es un pedazo de tronco de penco o maguey, que lo 
ahuecan y está listo. El "achi taitico", contrata los músicos: 
arpistas y golpeador; la "achi mamita" lleva la mortaja para la 
criatura. El niño es puesto en su ataúd, sea de madera o del 
tronco de penco. Casi al atardecer, llegan los familiares, ami­
gos, músicos y acompañantes. Todos llevan algún bien como 
reciprocidad. los músicos comienzan a tocar el tono de "va­
caciones" y otros característicos de este ritual funerario. A 
medianoche se da inicio a los juegos propios de la comuni­
dad, como: la curiquinga, el toro, sanjuanitos, etc.; después 
de los juegos o en medio de ellos bailan los compadres y los 
asistentes; el ritual funerario se transforma en una fiesta de 
carácter social. L.Xxxvrn. 

Debemos dimensionar el sentido de este ritual, ya que 
no existen lloros y el hecho de que la música sea parte sustan­
tiva del ritual, le da otra connotación. Ellos creen que el niño 
debe ir al cielo acompañado de música (sincretismo religio­
so) o debe ir al más allá con las cosas que más le gustaron. El 
entierro es una representación objetiva de su vida. la música 
de arpa dura desde el inicio del ritual hasta su terminación 

140 CHAILLEY, Jacques: "40.000 Años de Música"; Ed. Dertosense Cervantes; Tortosa-
España, 1970; pág. 17. 

LXXXVIII Rosa H. Andrade de Coba; 70 años; 25 de diciembre de 1982. Cfr. datos de Campo y 
del Archivo y Documentación del Opto. de Etnomusicología del IOA. 

450 



(cuatro o cinco días). El padre, la madre y demás familiares, si 
el ritual ha sido con música, tienen un prestigio en la comu­
nidad. 

3.7.3. LOCALIZACION 

Todas las comunas del cantón Cotacachi y algunas de 
los demás cantones de la provincia de lmbabura tienen sus 
arpistas; de igual forma, en investigaciones del !nstituto Ota­
valeño de Antropología, encontramos persistencias del arpa 
en la provincia de Tungurahua, principalmente en la parro­
quia de !zamba. Para mayor información de estas investiga­
ciones remitimos a los lectores a la última página de la histo­
ria de este instrumento en donde se encuentran los principa­
les arpistas y el lugar de sus comunidades. 

3.7.4. DESCRIPCION 

Las partes constitutivas del instrumento son las siguien­
tes: caja o cuerpo sonoro; tapa, frente o tabla armónica deno­
minada comúnmente "barriga"; tapa inferior, denominada 
"culo"; parte posterior de la barriga compuesta por costillas 
(nueve en total); las costillas están unidas por listones, ponte­
zuelas y listón para pasar las cuerdas; dos patas rectangula­
res adornadas; columna; mástil; cuello; clavijero; clavijas de 
acero; encordadura; llave; tres oídos; y, cabeza. El número 45 
pertenece al fichero de instrumentos del Archivo y Documen­
tación del Dpto. de Etnomusicología del IOA. 

Haremos el estudio de dos arpas existentes en el Museo 
del Instituto Otavaleño de Antropología; la primera pertenece 
a José Elías lmbaquingo y la segunda a Gabriel Mejía. 

Entre las dos arpas existen variantes en su forma y en 
ciertas añadiduras secundarias. El número 53 corresponde al 
registro de ficha de dicho instrumento. Cfr. datos en el Archi­
vo del Dpto. de Etnomusicología del IQA.LXXxix. 

LXXXIX Investigaciones del IOA; José Elías lmbaquingo; 15-IX-82. 

451 



José Elías lmbaquingo nació en 1944 en la comunidad 
de San Miguel, cantón Cotacachi, pertenece a la cultura qui­
chua-hablante. Se inició por su propia cuenta, aunque, su 
padre también fue arpista. Comenzó a tocar a los 16 años e 
interpreta el arpa hasta el momento actual. En ocasiones ha 
vivido en Turuco y Topo Chico. lmbaquingo toca para matri­
monios, bautizos, confirmaciones, velorios de niños (gua­
gua), casa nueva y otras festividades religiosas y sociales. Se 
le conoce como el "maestro mundial" por su buena forma en 
la ejecución. 

El arpa que vamos a estudiar fue construida en Atunta­
qui, tiene la caja semi-ovalada tanto en la parte inferior como 
en la superior; el número de costillas es de nueve; la tabla 
armónica está dividida en dos partes y unida por un soporte 
de 2,4 cm., de ancho y de largo 82,5 cm., en esta parte se 
encuentran los orificios por donde pasan las cuerdas; las 
patas son talladas; en la tabla armónica existen tres oídos con 
un sobrepuesto; la columna en la parte lateral, tanto en la 
parte inferior como en la superior se encuentra tallada; el 
mástil o lira situada en la parte superior es tallada; el clajivero 
es de hierro; la encordadura es de tripas de gato y cuerdas de 
acero; en la parte inferior junto a las patas, se encuentran 
refuerzos; y, el número de cuerdas es de 28; además existen 
cinco huecos adicionales. 

El arpa de Gabriel Mejía tiene las siguientes característi­
cas: la caja o cuerpo sonoro es elíptica tanto en la parte 
inferior como en la superior; la tabla armónica es semielíptica 
y se encuentra unida por costillas; en la parte central hay una 
tira de madera de 5,3 cm., en el extremo inferior y en el 
superior de 3,4 cm.; el número de costillas de todo el cuerpo 
es de 15; la tabla armónica delantera tiene dos oídos, a cada 
extremo; los oídos no tienen superpuestos; las patas son 
rectangulares, sin adornos; la columna está en la part!=l supe­
rior; el mástil en la parte lateral; tiene cuello; el clavijero es de 
acero y está empotrado en la madera; las clavijas igualmente 
son de acero; así como la encordadura que también es de 

452 



tripas de gato; la llave es de hierro; y, la cabeza es semielípti­
ca.xc_ 

Como podemos observar, tenemos dos variables de 
arpas muy comunes en la región investigada. No coincidimos 
en que existen arpas híbridas, como lo afirma John Schech­
ter. Se trata de tipos de arpas, o mejor dicho, de variantes de 
arpas construidas según las zonas geoculturales. Por lo tanto, 
se puede admitir que existen tipos, formas y características 
de arpas en las diferentes regiones del Ecuador. 

John Schechter, en la Conferencia del Banco Central 
sobre el arpa, dice: "Hemos descubierto que, en dos casos, 
hay arpas híbridas o sea que tienen rasgos imbabureños y 
ambateños. El arpa de lmbabura tiene los siguientes rasgos: 
una bola sobre el mástil, las patas cortas, las cuales llegan 
hasta el fondo del estómago y su forma es redonda; mientras 
que en el arpa ambateña, las patas son planas, el estómago 
con sobrepuesto, las patas para afuera, el arco es tallado, 
tiene tres oídos, la madera del estómago no es tallada, tiene 
huecos en la tabla armónica para las cuerdas, las cuales son e! 
número de 38. Por consiguiente, hemos conocido tres clases 
de arpas: la imbabureña, la ambateña y unas dos híbridas" 141. 

Las variables secundarias no constituyen una especie 
diferente. Tenemos una misma con adornos, dimensiones y 
número de cuerdas diferentes. Los datos traídos por Schech­
ter no concuerdan con la realidad. Por otra parte, la música 
que se toca en el arpa de lmbabura es pentatónica y su forma 
de templar corresponde a esta estructura y con la ambateña, 
por su extensión, se puede tocar otra música adicional. Como 
conclusión diremos que existe una arpa común con variables 
al instrumento y por consiguiente no existen especies dentro 
del género arpa, sino variables instrumentales según el gusto 
y técnicas de construcción. 

XC Investigaciones del IOA; Gabriel Mejía; 8-X-1976. 

141 SCHECHTER, John: "La música del arpa en la Provincia de lmbabura y Tungurahua"; 
Conferencia dictada en el Opto. de Estudios Históricos del Banco Central el 1 ° de 
septiembre de 1980. Cfr. Cassette. Archivo del IOA. 

453 



3.7.5. CONSTRUCCION 

Existe una variedad de materiales para la construcción 
del arpa. Se utiliza: madera de cedro, caparazón de cocodrilo, 
calabaza, nogal, eucalipto, cuerdas de acero, cuerdas de tripa 
de gato, clavijas y tornillos de hierro. 

Estudiaremos las arpas de Elías lmbaquingo y Gabriel 
Mejía. Las dos arpas fueron construidas por un ebanista de 
Atuntaqui, según información recibida por los dos arpistas. 
Los nombres de las partes constitutivas, en parte son popula­
res, y en otros casos son técnicos: caja o cuerpo de resonan­
cia: tapa o tabla armónica; tapa inferior o fondo de la caja 
armónica; costillas; alma para sujetar las costillas; pontezue­
la o tira de madera para unir la tabla armónica; columna; 
mástil; cuello; clavijero; clavijas; encordadura; llave para 
templar las cuerdas que unas son de hierro y otras de hueso; 
oídos o boca; y, cabeza. Estas partes son trabajadas en made­
ra de cedro. Se requiere que el material se encuentre seco a 
fin de que no existan rajaduras. Terminada cada pieza le dan 
el emparado, tres manos de charol y lija; finalmente va el 
laqueado. El armado del arpa lo hacen con soguillas y en 
algunas partes con mordazas. Para las clavijas utilizan el 
taladro u otro instrumento. Para la unión, tanto de las costillas 
como de las demás partes del instrumento, emplean cola 
negra densa. Las clavijas en las dos muestras son de hierro, 
aunque en ciertos casos hemos encontrado clavijas de euca­
lipto, por ser madera dura. En la tabla armónica usan tornillos 
de acero en unos casos, en otros, ojales de hierro. Terminado 
el instrumento ponen la encordadura y en la llave marcan una 
señal para determinar la autoría del instrumento. La una arpa 
fue comprada en 500 sucres y la otra en 1.100 su eres. 

3.7.6. 

3.7.6.1. 
3.7.6.1.1. 
3.7.6.1.2. 

454 

DIMENSIONES 

Arpa de José Elías lmbaquingo: 
Largo del cuerpo 
Tabla armónica: 

96,8 cm. 



3.7.6.1.2.1. Superior 11,7 cm. 
3.7.6.1.2.2. Inferior 48,2 cm. 
3.7.6.1.3. Oídos: 
3.7 .6.1.3.1. Diámetro oído superior 1,9 cm. 
3.7.6.1.3.2. Diámetro oído intermedio 7,4 cm. 
3.7.6.1.3.3. Diámetro oído inferior 10,4 cm. 
3.7.6.1.4. Tapa inferior: 
3.7.6.1.4.1. Ancho superior 12, 1 cm. 
3.7.6.1.4.2. Ancho inferior 48,9 cm. 
3.7.6.1.5. Costillas: 
3.7.6.1.5.1. Número de costillas 9 
3.7.6.1.5.2. Largo superior semicircular 23,3 cm. 
3.7.6.1.5.3. Largo inferior semicircular 73,2 cm. 
3.7.6.1.6. Patas: 
3.7.6.1.6.1. Largo 25,2 cm. 
3.7.6.1.6.2. Ancho 2 cm. 
3.7.6.1.6.3. Profundidad (irregular) 5,6 cm. 
3.7.6.1.7. Columna: 
3.7.6.1.7.1. Largo 102,4 cm. 
3.7.6.1.7.2. Ancho 2,3 cm. 
3.7.6.1.7.3. Espesor 3,2 cm. 
376.18 Clavijero en forma de S: 
3.7 .6.1.8.1. Largo 61,6 cm. 
3.7.6.1.8.2. Ancho (irregular) 8,8 cm. 
3.7.6.1.8.3. Espesor 2,2 cm. 
3.7.6.1.9. Mástil: 
3.7.6.1.9.1. Largo 61,6 cm. 
3.7.6.1.10. Clavijas: 
3.7.6.1.10.1. Largo 5,9 cm. 
3.7 .6.1.10.2. Diámetro inferior 0,3 cm. 
3.7 .6.1.10.3. Ancho parte superior 0,7 cm. 
3.7.6.1.11. Encordadura: 
3.7.6.1.11.1. Número de cuerdas 28 
3.7.6.1.11.2. Largo cuerda de acero superior 14,2 cm. 
3.7 .6.1.11.3. Largo cuerda inferior de 

tripa de gato 95,1 cm. 

455 



3.7.6.1.12. Cabeza: 
3.7.6.1.12.1. Largo 13,2 cm. 
3.7.6.1.12.2 .. Ancho 11,1 cm. 
3.7.6.1.13.3. Profundidad 7,2 cm. 

Nota: Tiene sobrepuestos, adornos en la parte superior 
del clavijero, listones, pontezuela, pasadores de cuerdas. La 
parte superior se encuentra adornada con una cabeza de ave 
y con flores, de igual forma el brazo y las patas. La encordadu­
ra está compuesta por 11 cuerdas de acero, 4 segundas de 
tripa de gato, 8 terceras de tripa de gato y 8 bordones de tripa 
de gato. Además tienen cinco huecos adicionales para au­
mentar las cuerdas, o sea tiene 31 cuerdas fijas y cinco opcio­
nales. 

3.7.6.2. Arpa de Gabriel Mejía: 
3.7.6.2.1. Largo del cuerpo 90,1 cm. 
3.7.6.2.2. Tabla armónica 

(semielíptica cónica) 
3.7.6.2.2.1. Diámetro superior (largo) 13,7 cm. 
3.7.6.2.2.2. Diámetro inferior (largo) 41 cm. 
3.7.6.2.2.3. Diámetro superior (ancho) 10,2 cm. 
3.7.6.2.2.4. Diámetro inferior (ancho) 32,6 cm. 
3.7.6.2.3. Oídos: 
3.7 .6.2.3.1. Diámetro oído superior 5,8 cm. 
3.7.6.2.3.2. Diámetro oído inferior 6,5 cm. 
3.7.6.2.4. Tabla armónica inferior: 
3.7.6.2.4.1. Ancho superior 13,7 cm. 
3.7.6.2.4.3. Ancho inferior 41 cm. 
3.7.6.2.4.4. Largo semielíptico superior 20, 1 cm. 
3.7.6.2.4.5. Largo semielíptico inferior 60,6 cm. 
3.7.6.2.4. Total de costillas de 

la caja de resonancia 16 
3.7.6.2.5. Costillas: 
3.7 .6.2.5.1. Número de costillas 16 
3.7.6.2.5.2. Largo total o diámetro 13,7x10,2 cm. 
3.7.6.2.5.3. Largo total o diámetro 41x32,6 cm. 
3.7.6.2.5.4. Largo 90,6 cm. 

456 



3.7.6.2.5.5. Dimensiones individuales 
irregulares 

3.7.6.2.6. Patas 
3.7 .6.2.6.1. Largo 
3.7.6.2.6.2. Ancho 
3.7.6.2~6.3. Espesor 
3.7.6.2.7. Columna 
3.7.6.2.7.1. Largo 
3.7.6.2.7.2. Ancho 
3.7.6.2.7.3. Espesor 
3.7.6.2.8. Clavijero en forma de S: 
3.7.6.2.8.1. Largo 
3.7.6.2.8.2. Ancho 
3.7.6.2.8.3. Espesor 
3.7.6.2.9. Mástil 
3.7.6.2.9.1. Largo 
3.7.6.2.10. Clavijas: 
3.7.6.2.10.1. Largo 
3.7.6.2.10.2. Ancho (forma de lanza) 
3.7.6.2.10.3. Diámetro inferior 
3.7 .6.2.11. Encordadura 
3.7 .6.2.11.1. Número de cuerdas 
3.7.6.2.11.2. Largo cuerda de 

acero superior 
3.7 .6.2.'I ·1.3 Largo cuerda bordón 
3.7.6.2.12. Cabeza: 

41 
3,7 
2,1 

49,8 
6,2 
4,8 

106,2 
5,2 
2,3 

83,4 

7,2 
0,7 
0,4 

35 

13,4 
46,5 

cm. 
cm. 
cm. 

cm. 
cm. 
cm. 

cm. 
cm. 
cm. 

cm. 

cm. 
cm. 
cm. 

cm. 
cm. 

3.7.6.2.12.1. Diámetro de la elipse 13,7x10,2 cm. 
Nota: El arpa estudiada no tiene sobrepuestos en los 

oídos, no tiene adornos en el clavijero ni en las patas, tiene 
dos oídos, no tiene huecos para pasar las cuerdas en la tabla 
armónica, las patas son cruzadas y llegan hasta el clavijero, el 
brazo es rectangular, en la cabeza tiene un hueco de adorno o 
de estructura del arpa, tiene tornillos en la tabla armónica, la 
encordadura es: las primas de acero, las segundas de tripas 
de gato, las terceras de tripas de gato y los bordones son 
también del mismo material. La madera de las dos arpas 
estudiadas, según consta en fichas, es de cedro. 

457 



3.7.7. CIRCUITO DE SONIDO 

El arpa es un instrumento de cuerda punteada. La ac­
ción de puntear o como se dice frecuentemente pellizcar una 
cuerda, consiste en apartarla con el dedo de su posición 
normal y dejarla en libertad para que la elasticidad la lleve a 
su posición inicial. Los instrumentos cuyas cuerdas son exci­
tadas de esta manera, se llaman instrumentos de cuerda 
punteada. 

Tirso de Olozábal, en su obra: "Acústica Musical y Orga­
nología", anota: "El arpa moderna, inventada por Sebastián 
Erard, consta de 47 cuerdas afinadas según la escala diatóni­
ca templada en Do bemol mayor, desde Do bemol uno hasta 
Sol bemol siete y tendidas perpendicularmente a la caja ar­
mónica que recibe las vibraciones directamente, no existien­
do el puente que poseen otros instrumentos. La tapa de la 
caja armónica es plana y carece de oídos; éstos, de forma 
oblonga, se hallan sobre el fondo que es curvo. El arpa posee 
pedales que accionan un ingenioso mecanismo, mediante el 
cual se acortan las cuerdas que ascienden uno o dos semito­
nos. Cada pedal corresponde a una de las siete notas de la 
escala diatónica, accionando simultáneamente en toda la ex­
tensión del instrumento; por ejemplo, bajando una vez el 
pedal correspondiente al Fa todos los Fa bemol del instru­
mento se convertirán en Fa natural. Es evidente que se produ­
cen de este modo numerosos sonidos homófonos que son 
aprovechados en la técnica del instrumento. Las dos cuerdas 
más. graves no sufren la acción del pedal y deben afinarse 
según las necesidades de la ejecución. 

La extensión que puede producir el arpa es desde el Do 
bemol uno hasta el Sol sostenido siete" 142

• 

La técnica de afinación del arpa es sofisticada, con relación al 
arpa de uso popular. El arpista usa diferentes formas de 
templar. En nuestras investigaciones hemos encontrado 

142 OLOZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organología"; Ed. Ricordi; Buenos Aires­
Argentina, 1954; págs.: 101-102. 

458 



unas diez formas de templar y cada una difiere de la otra, a 
más de que cada arpista tiene su propia técnica para templar. 
Existen arpas pentatónicas, exatónicas y diatónicas natura­
les. Para acoplarse con otro instrumento, como el caso de 
guitarra, contrabajo u otros, el arpista tiene que templar de 
acuerdo a los instrumentos que van a integrar el grupo or­
questal. Sin embargo, el circuito de sonido está supeditado a 
la extensión de la cuerda, a la caja de resonancia y a las 
pulsaciones de la cuerda, la cual se divide en nodos. Además, 
el arpa tiene sus armónicos que vienen a enriquecer la armo­
nía del instrumento. 

3.7.8. CLASIFICACION SEGUN HORNBOSTEL Y SACHS 

3 
3.2 
322 
322.2 
322.21 
322.211 

Cordófono 
Compuesto 
Arpas 
De marco 
Sin aparato para modificar el sonido 
A mano 

División común final 

- 5 Ejecución digital143 

143 HORNBOSTEL Y SACHS, en Carlos Vega: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes y 
Criollos de la Argentina"; Ed. Centurión: Buenos Aires, 1946; págs.: 40-46. 

459 



3.7.;9. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD1# 

Lámina No. 58 

Cordl3fono 

Lado dencho 

Sopo 
patas 

Sentado !!ObN 

una dll& 

• • 

S.Jl:;122 
Arpas 

1entado entre 
la!! pierna!! 

6 
Ayudw:ite: 

Golpeador. 

S.Jl:322.211 
Diatónio& 

144 HOOD, Mantle: "The Ethonumusicologist"; Ed. York Graphic Services, lnc.; California, 
1971; págs.: 163-187. 

460 



3.7.10. USO Y FUNCION 

El arpa cumple una función social muy importante en la 
comunidad. Unifica y consolida las comunidades en el 
quehacer cotidiano, social y religioso. El arpa y las fiestas 
sociales y religiosas tienen la misma connotación. Este ins­
trumento sirve para matrimonios, bautizos, confirmaciones y 
para las fiestas de San Juan, la última teja o 11 huasifichay", 
etc. 

La comunidad, mediante estos acontecimientos, se 
identifica con su instrumento y mediante su música se siente 
coherente y unida. Los pequeños resquebrajamientos se fu­
sionan, se pide perdón de alguna lesión social, de alguna 
ruptura familiar y/o comunal. Estos hechos, mediante el arpa 
y su música; identifican a cada una de las comunidades y 
parcialidades. La cohesión es más fuerte y se determina por la 
participación activa en cada fiesta, dándose como resultado 
la cooperación o reciprocidad tanto en el trabajo como en 
otros bienes. 

El "Achi taitico" tiene que pagar al arpero y a su ayudan­
te, el golpeador. Se les contrata por día y según el número de 
días tienen su remuneración económica. A modo de ejemplo 
tenemos el entierro de los niños y jóvenes. 

En el entierro del "guagua velorio" el achi taitico o 
padrino contrata al arpista y golpeador para que intervengan 
en el ritual. La madre del niño y demás familiares, los más 
ancianos, realizan el rito de purificación con agua mezclada 
de rosas y claveles rojos, lo hacen en casa y en ocasiones en el 
río. La madrina o "achi mamita" lleva la mortaja y al difunto le 
colocan en el ataúd o en el "pondo longo", como queda 
explicado líneas atrás. 

Los familiares, amigos y los miembros de la comunidad 
llegan a participar en el ritual del "guagua velorio". Todos 
van llevando sus regalos, sea en bienes de consumo o en 
dinero. El velorio en la casa dura dos o tres días, durante los 
cuales el arpa cumple su labor de dar alegría a la ceremonia. A 
medianoche comienzan los juegos propios de cada comuni-

461 



dad. Terminada la velación, en la casa despiden al difunto y 
dan tres vueltas alrededor de la misma, recorriendo los luga­
res por donde el difunto ha pasado. En cada cantina toman la 
"tau na" consistente en una copa de trago. llegan a la iglesia 
donde da inicio la misa. Los ayudantes se adelantan al ce­
menterio y cavan el hueco en donde va a ser sepultado. Llega 
el difunto al cementerio y el hombre más anciano de la comu­
nidad recita oraciones para que vele por sus padres, parientes 
y amigos. Enterrado el difunto le dejan comida y bebida, 
creyendo que en la otra vida puede tener hambre. Terminado 
el ritual, del cementerio van a la cantina y siguen tomando por 
espacio de quince días. Al mes dan otra misa y se repite el 
mismo ritual. 

Durante el "guagua velorio" el arpa ha tocado desde el 
primer tono llamado "vacaciones" hasta los tonos de juegos 
y música de baile. El rito no es de lloro sino de alegríaxci. 

De aquí se desprende que el arpa y su música son 
elementos de unión entre parientes y amigos de la comu­
nidad. 

El matrimonio tiene una significación de carácter social. 
El jefe de la comunidad, antiguamente llamado "curaca", 
posteriormente denominado "alcalde" y ahora "presidente" 
de la comunidad, es quien pide la mano a los padres de la 
novia. Los novios deben pasar tres meses en cada una de las 
casas a fin de constatar que es una buena mujer y un buen 
marido, dándose el matrimonio a prueba. 

Los padrinos asumen el gasto de la fiesta, como son 
vestuario, licores, músicos y pago de honorarios aJ señor 
cura. La fiesta se prolonga por espacio de quince días a un 
mes. Nuevamente el arpa con su golpeador dan alegría a la 
fiesta. Existen juegos, rituales y normas de derecho consue­
tudinario. La primera noche el padrino desnuda al novio y la 
madrina a la novia y la ropa la dejan junto a la puerta donde 

XCI Rosa H. Andrade de Coba; 70 años; El Ejido, parroquia San Francisco, cantón Cotacachi; 
10-1-83 e investigaciones en 1975 y 1976. 

462 



van a dormir. siguiente el padrino despierta a los 
novios y les entrega la Si la novia ha tenido algún 
pretendiente es apedreada, con la finalidad de que los miem­
bros la comunidad sepan ya ha contraído matrimonio 
y no sea perturbada en s.u vida posterior xcu. 

Con esta narración sucinta, nuevamente el arpa, en las 
comunidades Cotacachi, es la unificadora de la comunidad 
y por ende la familia. música es el elemento indispensa­
ble, como queda anotado, es eje central de cualquier fiesta 
sea religiosa, social o familiar. 

Lámina No. 59 

XCII Cfr. datos de la ficha número XCI. 

463 



Lámina No. 60 

Arpa de Gabriel Mejía 

3.7.11. FORMAS DE TEMPLAR EL ARPA 

"Las arpas se afinan de ocho en ocho, dice Isabel Aretz, 
en su libro: "Los Instrumentos Musicales de Venezuela", 
comúnmente por un tono o temple mayor que puede ser por 
la escala de Fa o de Sol (de entonación muy relativa por la 
falta de diapasón), o bien por la de do. (Nuestros arpistas 
manejan nombres de los tonos por tradición). la afinación 
básica suele ser transportada para hacer posible la ejecución 
en otras tonalidades, sean mayores o menores. Los tonos 
más usados son los que se encuentran, sea a una quinta justa 
debajo del tono de la afinación básica, o a los dos tonos que 

464 



se encuentran en las quintas sucesivas superiores. Pero ade­
más, los arpistas conocen y utilizan los correspondientes 
relativos menores ( ... ). En resumen, puede decirse que los 
arpistas emplean siete tonos mayores y siete menores (que 
en la práctica pueden ser otros, porque los arpistas campesi­
nos nunca usan el diapasón que podría determinarlos): 

fa Mi Si SOL RE LA 

do sol re la mi si 

Los arpistas solían designar con números. Las afinacio­
nes se indicaban con los números que van de uno hasta 
treinta, correspondiendo con las cuerdas" 145

• 

El dato de Isabel Aretz corresponde a las costumbres 
tradicionales de nuestras comunidades. Ellos carecen de dia­
pasón y de ahí que de un arpista a otro difiere la afinación y 
por consiguiente las tonalidades de cada arpa. Nosotros he­
mos registrado afinaciones muy variadas y entre ellas tene­
mos la diatónica, la pentatónica, la exatónica y otras que 
varían entre un arpa y otra, o sea entre un informante arpista y 
otro. A este respecto veamos ejemplos: 

Escala diatónica natural 

& 
!11! • • illi 6 • • • • • • -b • • '?l • • • • ... t>- • • ---• --i;. 

145 ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezuela"; Ed. Universidad de Oriente; 
Colección la Heredad; Cumaná-Venezuela, 1967; pág. 185. 

465 



3.7.12. TRANSCRIPCION MUSICAL 

Tono de San Juan 

Transcripción Nº 19 

Arpa 

466 



ANOTACIONES BIBLIOGRAFICAS AL CAPITULO 

1. CHAILLEY: pág. 5 
2. WUNDT: pág. 28 
3. WUNDT: pág. 29 
4. THURNWALD: pág. 298 
5. HORNBOSTEL: pág. 134 
6. MORENO: págs.: 37-38 
7. BIANCHI: pág. 32 
8. ORTIZ: págs.: 1-23 
9. MORONI: pág. 373 

10. DECRETO: 1888 
11. MORADILLO: págs.: 3-125 
12. RAGLAN: págs.: 25-55 
13. PERDOMO ESCOBAR: pág. 400 
14. ARETZ: págs.: 109-111 
15. ROMERO: pág. 27 
16. GOODMAN: pág. 138 
17. PELLIZZARO: pág. 47 
18. ARCHIVOS 
19. GONZALEZ SUAREZ: pág. 330 
20. GONZALEZ SUAREZ: pág. 300 
21. GONZALEZ SUAREZ: pág. 331 
22. GONZALEZ SUAREZ: pág. 332 
23. GONZALEZ SUAREZ: pág. 1256 

467 



24. CHANTRE Y HERRERA: pág. 230 
25. DIXON: pág. 120 
26. LINTON: pág. 324 
27. DIAZ DEL CASTILLO: pág. 306 
28. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA DE LA LENGUA 
29. COMPTE: pág. 29 
30. CORDOVA SALINAS: págs.: 31-32 
31. BERMUDEZ: pág. slold 
32. RUIZ: págs.: 26-27 
33. RUIZ: pág. 27 
34. HOUNSKI: págs.: 316-317 
35. HASSAUREK: págs.: 348-354 
36. STEVENSON: págs.: 206-207 
37. STEVENSON: pág. 232 
38. MARTINEZ FURE: págs.: 12-17 
39. CARVALHO-NETO: págs.: 232-233 
40. CARVALHO-NETO: pág. 233 
41. HUMBOLDT: pág. 465 
42. CEDULA REAL: 1789 
43. KERRET: pág. 51 
44. HOLBERG: pág. 179 
45. LARA: págs.: 21-48 
46. WHYMPER: pág. 232 
47. CARVALHO-NETO: págs.: 232-233 
48. PRAMPOLINI: págs.: 3-4 
49. CHAILLEY: pág. 17 
50. LA SAGRADA BIBLIA 
51. LAVIGNAC: pág. 119 
52. CHAILLEY: pág. 208 
53. REIMANN: pág. 12 
54. COMPTE: págs.: 31-32 
55. COMPTE: pág. 327 
56. GONZALEZ SUAREZ: págs.: 1259-1265 
57. VEGA: pág. 173 
58. ARETZ: págs.: 179-180 
59. STEVENSON: pág. 199 
60. STEVENSON: pág. 232 

468 



61. KOLINSKI: págs.: 315-317 
62. -MORENO: pág. 203 
63. MORENO: págs.: 203-204 
64. MORENO: pág. 210 
65. CHANTRE Y HERRERA: págs.: 218-219 
66. <VEGA: págs.: 40-46 
67. PELLIZZARO: pág. 3 
68. PELLIZZARO: págs.: 3-10 
69. PELLIZZARO: pág. 3 
70. HOOD: págs.: 163-196 
71. HORNBOSTEL: pág. 250 
72. CHANTRE Y HERRERA: pág. 240 
73. NEFER: pág. 1 
74. PASCUALI-PRINCIPE: pág. 1 
75. PASCUAU-PRINCIPE: pág. 1 
76. PASCUAU-PRINCIPE: págs.: 1-2 
77. PASCUALl:-PRINCIPE: pág. 2 
78. PASCUAU-PRINCIPE: pág. 2 
79. PASCUAU-PRINCIPE: pág. 259 
80. PASCUAU-PRINCIPE: pág. 258 
81. HOOD: págs.: 163-196 
82. ARCHIVO 
83. ARCHIVO 
84. MORENO: pág. 221 
85. MORENO: págs.: 261-269 
86. STEVENSON: pág. 7 
87. STEVENSON: pág. 7 
88. RUBIO ORBE: pág. 430 
89. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 

l;)E LA LENGUA: pág. 1201 

90. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 655 

91. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 630 

92. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 850 

469 



93. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 1197 

94. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 562 

95. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 152 

96. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 674 

97. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA 
DE LA LENGUA: pág. 805 

98. MODISMO 
99. MODISMO 

100. PASCUALI-PRINCIPE: pág. 38 
101. MENDIETA: pág. 166 
102. GARIBAY K., Angel María: pág. 113 
103. ACOSTA, José de: pág. 429 
104. SANCHEZ LABRADOR, Joseph: págs.: 54-55 
105. MENDIETA, Jerónimo: pág. 220 
106. MENDIETA, Jerónimo: pág. 222 
107. MORENO: pág. 203 
108. MORENO: pág. 220 
109. MORENO: pág. 210 
110. OROZABAL, Tirso de: pág. 86 
111. CISNEROS, Luis Enrique: págs.: 1-10 
112. HOOD: págs.: 181-187 
113. LOCATELLI DE PERGAMO: pág. 132 
114. SCHUNEMANN: págs.: 465-468 
115. REPHANN (Código: 4015-4061) 
116. SANDOVAL: págs.: 21-22 
117. HERNANDEZ: pág. 12 
118. REIMANN: págs.: 11-12 
119. WUNDT: págs.: 11-12 
120. LAVIGNAC: pág. 119 
121. STRAUBINGER: pág. 150:6 
122. MAYER-SERRA: pág. 445 
123. MA YER-SERRA: págs.: 468-469 
124. ORTIZ: pág. 13 

470 



125. ORTIZ: pág.: 25-29 
126. VEGA: pág. 173 
127. ARETZ: págs.: 179-180 
128. .MORENO: págs.: 218-220 
129. STEVENSON: pág, 199 
130. STEVENSON: pág. 232 
131. MORENO: págs.: 251-268 
132. RUBIO ORBE: pág. 240 
133. RUBIO ORBE: pág. 242 
134. CARVALHO-NETO: pág. 89 
135. JIJON: pág. 33 
136. COSTALES: págs.: 157-160 
137. REPHANN: Código: 4000-4009 
138. CHAILLEY: pág. 208 
139. PEPPER: pág.208 
140. CHAILLEY: pág. 17 
141. SCHECHTER: Conferencia 
142. OLOZABAL: págs.: 101-102 
143. HORNBOSTEL Y SACHS: págs.: 40-46 
144. HOOD: págs.: 163-187 
145. ARETZ: pág. 185 

471 





DATOS TECNICOS DE CAMPO 

CONVENCIONES: l. Investigador (es); 11. Ayudante de 
campo; 111. Nombre del informante; IV. Edad; V. Ocupación; 
VI. Instrucción; VII. Dónde aprendió el dato o la unidad; VIII. 
Hace qué tiempo aprendió; IX. Fecha de investigación; X. 
Lugar de la investigación; XI. Area etnocultural en que ocurre 
el hecho; XII. Contaje; XIII. Tiempo de duración; y, XIV. Có­
digo. 

FICHA 1 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba y Prof. Ronny Velásquez; 11. 
Rodrigo Mora; 111. Luis Zukanká; IV. 100 años; V. Ninguna; VI. 
Agricultor, cazador y músico; VII. Kurint's o Curikaka, Parro­
quia Guadalupe, Cantón Zamora, Prov. Zamora Chinchipe; 
VIII. 90 años; X. Kurint's o Curikaka, Parroquia Guadalupe, 
Cantón Zamora, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura Shuar; 
XII. 1-435; XIII. 30'; XIV. 4-M. 

FICHA 11 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba y Prof. Ronny Velásquez; 11. 
Rodrigo Mora; 111. Tanto Pinchupá; IV. 70 años; V. Chamán; 
VI. Ninguna; VII. Kenkuim; VIII. 60 años; IX. 26-V 75; X. Ken-

473 



kuim, Prov. Morona Santiago; XI. Cultura Shuar; XII. 310-490; 
XIII. 8'; XIV. 43-M y 22-M. datos Ayuy. 

FICHA 

Cfr. datos técnicos FICHANº l; XII. 1-105; XIII. 10' 15"; 
XIV. 4-M y/o 33-P. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba y Prof. Ronny Velásquez: 11. 
Rodrigo Mora; 111. Martín Ayuy; IV. 60 años; V. Chamán; VI. 
Ninguna; VII. Yanzatza; VIII. 40 años; IX. 29-IV-75; X. Yanzat­
za, Parroquia Guadalupe, Cantón Zamora, Prov. mora 
Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XII. 1-315; XIII. 30'; XIV. 11-M 
y/o 40-P. 

FICHA 

Cfr. datos técnicos de la FICHANº I; XII. 1-315; XIII. 30'; 
XIV. 11-M y/o 40-P. 

V 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba y Prof. Ronny Velásquez; 11. 
Rodrigo Mora; 111. María Maclovia Yanguro; IV. años; V. 
Quehaceres domésticos; Ninguna; VII. Panki; VIII. 20 
años; IX. 1-V-75; X. Panki, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultu­
ra Shuar; XII. 1-145; XIII. 15'; XIV. 13-M y/o 42-P. 

FICHA 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba y Prof. Ronny Velásquez; 11. 
Rodrigo Mora; 111. Teresa Nanchi (Guarderas}; IV. 18 años; V. 
Estudiante; VI. Primaria; VII. Kurint's o Curikaka; VIII. 13 años; 
IX. 25-IV-75; X. Zamora; XI. ltura Shuar; XII. 1-300; XIII. 30'; 
XIV. 1-M y/o 30-M. 

FICHA 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba y Prof. Ronny Velásquez; 11. 

474 



Rodrigo Mora; 111. Jorge Guzmán Nanchi; IV. 38 años; V. 
Cazador, agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. Gembuentza; 
VIII. 32 años; IX. 25-IV-75; X. Zamora, Prov. Zamora Chinchi­
pe; XI. Cultura Shuar; XII. 1-85; XIII. 17'; XIV. 1-M y/o 30-P. 

FICHA VIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Rafael Antonio Tzamareim; 
IV. 27 años; V. Cazador, agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. 
Sucúa; VIII. 20 años; IX. 27-V-75; X. Sucúa, Prov. Morona 
Santiago; XI. Cultura Shuar; XII. 1-50; XIII. 9'; XIV. 23-M y/o 
52-P. 

FICHA IX 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Maria­
na Aguas; IV. 101 años; V. Quehaceres domésticos; VI. Nin­
guna; VII. Concepción; VIII. 90 años; IX. 19-IX-76; X. Ponce­
Estación Carchi, Cantón !barra, Prov. lmbabura; XI. Cultura 
afroecuatoriana; XII. 1-345 y 1-315; XIII. 60'; XIV. 100-MA y 
100-MB. 

FICHA X 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Ninguno; 111. Miguel 
Angel Gualacata; IV. 38 años; V. Albañil; VI. Hasta cuarto 
grado; VII. Gualacata, Cantón Otavalo; VIII. 30 años; IX. 27-Vl-
76-80; X. Gualacata, Cantón Otavalo, Prov. lmbabura; XI. 
Quichua-hablante; XII. 1-300; XIII. 30'; XIV. 147-M. 

FICHA XI 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Ninguno; 111. Rafael 
Campos Castillo; IV. 85 años; V. Ebanista; VI. Primaria; Ota­
valo; 70 años; IX. Cultura mestiza-hispano-hablante; X. Ota­
valo, Prov. lmbabura; XI. 12-11-76-80; XII. 1-300; XIII. 35'; XIV. 
167-M. 

475 



FICHA XII 

Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología 
en los lugares en referencia, desde 1968-1981. Cfr. Documen­
tos en el Archivo del Departamento de Etnomusicología y 
Literatura Oral. 

FICHA XIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba A. y Prof. Ronny Velásquez; 
11. Rodrigo Mora; 111. Germán Waumwa; IV. 40 años; V. Profe­
sor de la Escuela Radiofónica; VI. Secundaria; VII. SHAIMI; 
VIII. 32 años; IX. 9-V-75; X. Shaimi, Prov. Zamora Chinchipe; 
XI. Cultura Shuar; XII. 1-450; XIII. 180'; XIV. 99-M y/o 30-P. 

FICHA XIV 

Cfr. datos de información y técnicos. Ficha Nº XIII. 

FICHA XV 

Cfr. datos técnicos y de información. Ficha Nº XIII. 

FICHA XVI 

Cfr. datos técnicos y de información. Ficha Nº XIII. 

FICHA XVII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XIII. 

FICHA XVIII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XIII. 

FICHA XIX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XIII. 

476 



FICHA XX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XIII. 

FICHA XXI 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XIII. 

FICHA XXII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Ramón Nanchi; IV. 34 años; 
V. Profesor de la Escuela Radiofónica; VI. Secundaria; VII. 
Napurak; VIII. 26 años; IX. 28-IV-75; X. NAPURAK, Prof. Za­
mora Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XII. 0-415; XIII. 120'; XIV. 
99-M y/o 30-P. 

FICHA XXIII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XXII. 

FICHA XXIV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XXII. 

FICHA XXV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XXII. 

FICHA XXVI 

Cfr. datos técnicos, Ficha Nº l. 

FICHA XXVII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº l. 

477 



FICHA XXVIII 

Cfr. datos técnicos y de contenido, Ficha Nº l. 

FICHA XXIX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº l. 

FICHA XXX 

Datos de Relevamiento e Investigación de la Cultura 
Shuar: 1975-1978. Cfr. Archivo del Opto. de Etnomusicología 
y Literatura Oral del Instituto Otavaleño de Antropología, 
Otavalo-Ecuador. 

FICHA XXXI 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. José Taisha (doctor); IV. 90 
años; V. Chamán; VI. Ninguna; VII. Gembuentza, Prov. Zamo­
ra Chinchipe; VIII. 70 años; IX. 27-IV-75 (IOA: 1968-1978); X. 
Gembuentza, Parroquia Guadalupe, Cantón Zamora, Prov. 
Zamora Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XII. 257-305; XIII. 7' 
32"; XIV. 75-P y/o 39-P, 10-M, 42-M y 43-M. 

FICHA XXXII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Luisa Ztetzama; IV. 65 años; 
V. Quehaceres domésticos; VI. Ninguna; VII. Kurint's o Curi­
kaka; VIII. 60 años; IX. 27-IV-75; (IOA: 1968-1980); X. Kurint's, 
Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XII. 1-315 y 1-235; 
XIII. 60' y 45"; XIV. 26-M, 27-M, 180-M, 198-M, 260-MA y MB. 

FICHA XXXIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 

478 



Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Margarita Nasanchi; IV. 45 
años; V. Quehaceres domésticos; VI. Ninguna; VII. Napurak; 
VIII. 38 años; IX. 30-IV-75; X. Guadalupe, Cantón Zamora, 
Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura Shuar; XII. 9-315; XIII. 
30'; XIV. 9-M, 38-P (IOA: 170-M, 210: 1976-78). 

FICHA XXXIV 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Luis Alejandro Tzamareno y 
Carlos Numinga; IV. 40 y 38 años; V. Agricultores, cazadores 
y músicos; VI. Ninguna; VIL Panki; VIII. 30 años; IX. I-V-75; X. 
Panki, Prov. Morona Santiago; XI. Cultura Shuar; XII. 1-345; 
XIII. 60'; XIV. 32-M, 26-M y/o 52-P y 55-P. 

FICHA XXXV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XXXIV. 

FICHA XXXVI 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Jorge Antonio Numinga; IV. 
28 años; V. Agricultor y músico; VI. Primaria; VII. Panki; VIII. 
19 años; IX. 2-V-75; X. Panki, Prov. Morona Santiago; XI. 
Cultura Shuar; XII. Información: "Itinerario de campo y da­
tos", Cfr. Archivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Ota­
valo-Ecuador. 

FICHA XXXVII -A-

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Juan Chimwuitkta; IV. 54 
años; V. Agricultor y constructor de instrumentos; VI. Ningu­
na; VII. Chiwias, Chiguaza; VIII. 40 años; IX. 12-Vl-75; X. Chi­
wias, Chiguaza, Prov. Morona Santiago; XII. Información: 
"Itinerario de campo y datos", Cfr. Archivo del Opto. de Etno-

479 



musicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 
-B- l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Pedro Nayapi; IV. 30 años; V. 
Agricultor y músico; VI. Ninguna; VIL Centro San Luis­
Taisha; VIII. 20 años; IX. 6-Vl-75; X. Centro San Luis-Taisha, 
Prov. Morona Santiago; XI. Cultura Shuar; XII. Información: 
"Itinerario de campo y datos", Cfr. Archivo del Dpto. de Etno­
musicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA XXXVIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Modesto Tzukanká; IV. 26 
años; V. Agricultor; VI. Ninguna; VII. Curint's o Curikaka; VIII. 
20 años; IX. 27-IV-75; X. Curint's o Curikaka; XI. Cultura 
Shuar; XII. Información: "Itinerario de campo y datos", Cfr. 
Dpto. de Etnomusicología del IOA. Otavalo-Ecuador. 

FICHA XXXIX 

Cfr. datos técnicos e información, Fichas Nos.: XXXVII, 
XXXVIII y XL. 

FICHA XL 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLI 

Cfr. datos e información, ficha Nº XXXVII. Archivo del 
Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA XLII 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar-

480 



chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLIII 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA. Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLIV 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLV 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLVI 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IDA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLVII 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA XLVIII 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

481 



FICHA XLIX 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Pro­
ceso de construcción de Keerk o Kitiar. Archivo del Opto. de 
Etnomusicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA L 

Cfr. datos de Relevamiento e Investigación: "Itinerario 
de Campo y Datos", 1975 e Investigaciones del IOA: 1976-
1978. Archivo del Dpto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA LI 

Cfr. datos de Relevamiento e Investigación, mapeo, etc. 
"Itinerario de Campo y Datos", 1975 e Investigaciones del 
IOA: 1976-1978. Archivo del Dpto. de Etnomusicología del 
IOA, Otavalo-Ecuador. • 

FICHA LII 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº XXXVII. Ar­
chivo del Dpto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA LIII 

!. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Padre Bolla; IV 40 años; V. 
Sacerdote Salesiano; VI. Estudios superiores; VIL En las Mi­
siones Salesianas de la Prov. de Morona Santiago; VIII. 10 
años; IX. 8-IV-75; IOA: 76-78; X. Pumbuentza; Xi. Cultura 
Shuar y Achuar; XII. "Apuntes de campo y datos". 

FICHA LIV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XXXI, 

482 



Archivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº XXXI, 
Archivo del Opto. ·de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

l. ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. José Miguel Puchaicela; IV. 
46 años; V. Agricultor-músico; VI. Primaria; VII. Saraguro; 
VIII. 20 años; IX. 18-V-75 (IOA:1979); X. Saraguro, Prov. de 
Loja; Mestizo-hispano-hablante; XII. 1-315; XIV. 26-M. 

FICHA LVII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y José Peñín; 11. 
Raúl Nicolalde; 111. Luis María Gualsaquí; IV. 25 años; V. Agri­
cultor•músico; VI. Ninguna; VII. Gualsaquí; VIII. 5 años; IX. 
2-Vll-75; Gualsaquí, Quichinche, Cantón Otavalo, Prov. 
lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante; XII. "Itinerario de 
campo y datos"; Cfr. Archivo del Opto. de Etnomusicología 
del IOA. 

FICHA LVIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Rafael Campos Castillo; IV. 81 años; V. Ebanista; VI. Prima­
ria; VII. Otavalo; VIII. 65 años; IX. 28-X-75; X. Barrio San Bias, 
Cantón Otavalo, Prov. lmbabura; XI. Cultura mestizo­
hispano-hablante; XII. Apuntes de campo: 0-315; XIII. 60'; 
XIV. 151-M. 

Cfr. datos técnicos e información, Ficha Nº LVIII. Archivo 

483 



del Opto. de Etnomusicología del IOA. 

FICHA LX 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Jorge 
Eduardo Campos Vela; IV. 30 años; V. Ebanista; VI. Primaria; 
VII. San Blas-Otavalo; VIII. 14 años; IX. 28-Vll-77; X. San Bias, 
Parroquia San Francisco, Cantón Otavalo, Prov. lmbabura; 
XI. Cultura mestizo-hispano-hablante; XII. L-160; XIII. 30'; 
XIV. 152-M. 

FICHA LXI 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Luis 
Gonzalo Barriga; IV. 21 años; V. Ebanista; VI. Primaria; VII. 
San Blas-Otavalo; VIII. 6 años; IX. 28-X-77; X.San Bias, Parro­
quia San Francisco, Cantón Otavalo, Prov. lmbabura; XI. Cul­
tura mestizo-hispano-hablante; XII. 160-190; XIII. 7'; XIV. 152-
M. 

FICHA LXII 

Cfr .. datos técnicos y de información, Ficha Nº LX; XII. 
190-300; XIII. 20'; XIV. 152-M. 

FICHA LXIII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LX. Archi­
vo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA LXIV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

484 



FICHA LXVI 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LX. 

FICHA LXVII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LXI. 

FICHA LXVIII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LXI. 

FICHA LXIX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXXI 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXXII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LX. 

FICHA LXXIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Efraín Molina y Juan Bilamonte; IV. 50 y 45 años; V. 
Ebanistas-músicos y agricultores; VI. Araque, San Pablo del 
Lago, Cantón Otavalo, Prov. lmbabura; VII. Primaria; VIII. 
Araque; IX. 35 y 30 años; X. 26-Vl-76; XI. Araque; XII. Cultura 
mestizo-hispano-hablante; XIII. Cfr. Archivo del Opto. de Et­
nomusicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

485 



FICHA LXXIV 

l. ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Enrique Montenegro; IV. 58 años; V. Empleado público y 
músico; VI. Primaria; VII. Cotacachi; VIII. 45 años; IX. 1968-
1980; X. El Ejido, Parroquia San Francisco, Cantón Cotacachi, 
Prov. lmbabura; XI. Cultura mestizo-hispano hablante; XII. 
Cfr. Archivo del Opto. de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuador. 

FICHA LXXV 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXXVI 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LXXIV. 

FICHA LXXVII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LXXIV. 

FICHA LXXVIII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXXIX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LVIII. 

FICHA LXXX 

Cfr. datos técnicos y de información, ficha Nº LVIII. 

FICHA LXXXI 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Se-

486 



gundo Caiza Caiza; IV. 60 años; V. Agricultor y músico. VI. 
Ninguna; VII. lmantag; VIII. 45 años; IX. 20-111-79; X. lmantag, 
Cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; XI. Cultura quichua­
hablante; Cfr. Archivo del Dpto. de Etnomusicología del IOA, 
Otavalo-Ecuador. 

FICHA LXXXII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Juan Ayala; IV. 55 años; V. Agricultor y músico; VI. Ningu­
na; VII. Camuendo; VIII. 45 años; IX. 20-111-79; X. Camuendo, 
Cantón Otavalo, Prov. lmbabura. Número de Archivo del Ins­
trumento 33. 

FICHA LXXXIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Hum­
berto Castro; IV. 58 años; V. Agricultor y músico; VI. Primaria; 
VII. Caranqui; VIII. 46 años; IX. 20-111-79; X. Caranqui, Cantón 
lbarra, Prov. lmbabura; XI. Cultura mestizo. hispano­
hablante; Número del Instrumento en Archivo 23. 

FICHA LXXXIV 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Ninguno; 111. Luis Alber­
to Coba Haro; IV. 85 años; V. Jubilado; VI. Primaria; VII. El 
Ejido; VIII. 70 años; IX. 15-IX-82; X. El Ejido, Parroquia San 
Francisco, Cantón Cotacachi, Prov. lmbabura; XI. Cultura 
mestizo-hispano-hablante; Cfr. datos en el Archivo de Etno­
musicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA LXXXV 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Fausto Gallardo; IV. 38 años; V. Ex-militar, ebanista; VI. Pri­
maria; VII. Quito; VIII. 8 años; IX. 10-IX-80; X. Quito, Prov. de 
Pichincha; XI. Cultura mestizo hispano-hablante; Cfr. datos 

487 



técnicos y de campo en el Archivo del Opto. de Etnomusicolo­
gía del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA LXXXVI 

Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología 
desde 1968 hasta 1982. Cfr. datos en el Archivo del Opto. de 
Etnomusicología del IOA. 

FICHA LXXXVII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
José Elías lmbaquingo; IV. 38 años; V. Agricultor, albañil y 
arpista; VI. Ninguna; VII. San Miguel; VIII. 22 años; IX. 15-IX-
82; X. Topo Chico, Parroquia San Francisco, Cantón Cotaca­
chi, Prov. lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante; Cfr. Datos 
en el Archivo de Etnomusicología del IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA LXXXVIII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade: 11. Ninguno; 111. 
Rosa Hortensia Andrade de Coba; IV. 70 años; V. Quehaceres 
domésticos; VI. Primaria; VII. El Ejido-Cotacachi; VIII. 60 
años; IX. 25-Xll-82; X. El Ejido, Parroquia San Francisco, Can­
tón Cotacachi, Prov. lmbabura; XI. Cultura mestizo-hispano­
hablante; Cfr. Datos en el Archivo de Etnomusicología del 
IOA, Otavalo-Ecuador. 

FICHA LXXXIX 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LXXXVII. 

FICHA XC 

l. Licdo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Gabriel Mejía; IV. 45 años; V. Agricultor y arpista; VI. Ningu­
na; VII. Cayambe; VIII. 30 años; IX. 8-X-76; X. Cayambe, 

488 



cantón Cayambe, Prov. Pichincha; XI. Cultura mestizo­
hispano-hablante. El arpa se encuentra con el número 38 en el 
Departamento de Etnomusicología del IOA, Otavalo­
Ecuaqor. 

FICHA XCI 

Cfr. datos e información, Ficha Nº LXXXVIII. 

FICHA XCII 

Cfr. datos técnicos y de información, Ficha Nº LXXXVIII. 

489 



Número 
1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 

10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 

LAMINAS DE ILUSTRACION 

Denominación 
Caña guadúa "Nankuchip" 
Cuerda de Wasake 
Uña cordal y perforación 
Ranura final 
Arco musical 
Cuerda frotada con "shiripik" 
Circuito resonador y de amplificación 
Circuito de sonido 
Papush tocando al arco musical 
Juana María Sanchini tocando el arco musical 
Mapa de investigación 
Clasificación del Tumank según Mantle Hood 
Trozo de shuinia o cedro 
Diseño del Kitiar 
Construcción del Keerk o Kitiar 
Tabla armónica 
Unión de las piezas 
Botón o cargador 
Clavija 
Pala churiada 
Arco de frotación 
Clasificación según Mantle Hood 

491 



23 
24 
25 
26 
27 
28 
29 
30 
31 
32 
33 
34 
35 
36 
37 
38 
39 
40 
41 
42 
43 
44 
45 
46 
47 
48 
49 
50 
51 
52 
53 
54 
55 
56 
57 
58 
59 

492 

Tabla armónica 
Clavijero 
Puente 
Cordal 
Partes del violín 
Violín visto frente 
Arco y sus partes 
Clasificación según Mantle Hood 
La guitarra 
La guitarra y sus partes 
Clasificación según Mantle Hood 
Trastes y cuerdas 
Tonos: Do Mayor 
Tonos: Re menor 
Tonos: Mi mayor 
Tonos: Fa mayor 
Tonos: Sol mayor 
Tonos: La mayor 
Tonos: Si mayor 
Tonos: Do menor, Re menor 
Tonos: Mi menor 
Tonos: Fa menor 
Tonos: Sol menor 
Tonos: La menor 
Tonos: Si menor 
Tonos complementarios: Sol do y re de sol 
Sostenidos: fa y sol sostenidos 
Tonos: Fa menor sostenido y fa sostenido menor 
Bemoles: Re, mi y si bemoles 
Si, si, la bemoles 
Clasificación según Mantle Hood 
Tapa del bandolín 
Trastapa del bandolín 
Clavijero del bandolín 
Bandolín 
Clasificación según Mantle Hood 
Clasificación según Mantle Hood 



60 
61 

Número 
1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 

10 
11 
12 
13 
14 

15 
16 
17 
18 
19 

Arpa de José Elías lmbaquingo 
Arpa de Gabriel Mejía 

Transcripciones rítmicas y musicales 

Denominación 
Afinación del violín 
Cuerdas de la guitarra 
Frases y ritmos de la guitarra 
Tono escogido 
Posición de bemoles y sostenidos 
La apoyatura 
Repetición 
Cuando se toca acelerando 
Repetición de la ejecución 
Notas simultáneas 
Notas que deben ser tocadas (líneas). 
Repetición de la frase 
Introducciones 
Pasillo: "Los caminos de la tarde". 
Dr. Luis Enrique Cisneros. 
Afinación del requinto 
Sanjuanito: "Baile del pavito". Anónimo. 
Afinación del bandolín (cuatro formas de afinar). 
Escalas del arpa 
Tono de San Juan 

493 





Indice Bibliográfico al Capítulo V 

1. ACOSTA, José de: "Historia Natural y Moral de las In­
dias", 1591, Nueva Editorial; México, 1940. 

2. ARCHIVO Y DOCUMENTOS INEDITOS; Convento de 
San Francisco de Quito; Libro primero. 

3. Archivos y Documentos Inéditos. Convento de San Fran­
cisco de Quito. 

4. ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales de Venezue­
la"; Ed. Universidad de Oriente; Cumaná-Venezuela, 
1967. 

5. BERMUDEZ, María Elena: "Instrumentos Musicales de 
Venezuela"; Consejo Nacional de la Cultura (CONAC), 
Ministerio de la Secretaría de la Presidencia: Museo Na-
cional del Folclore; slold. . 

6. BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales"; Mundo 
Shuar; Investigación Cultural Shuar; Ed. Centro de Do­
cumentación, Imp. Esp.; Sucúa-Ecuador, 1976; Serie C. 
Proceso de Elaboración de Artesanías Shuar Nº 7. 

7. CARVALHO-NETO, Paulo de: "Diccionario del Folclore 
Ecuatoriano"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1964. 

8. CEDULA REAL del 31 de mayo de 1789, dictada en 
Aranjuez. 

9. CISNEROS, Luis Enrique: "Método de Guitarra"; Tra-

495 



bajo mimeografiado por el Instituto Otavaleño de Antro­
pología; slold. 

10. COMPTE, Francisco María: "Varones Ilustres de la Or­
den Seráfica en el Ecuador, desde la Fundación de Quito 
hasta nuestros días"; Segunda edición; Ed. Imprenta del 
Clero; Quito, 1885. 

11. CORDOVA SALINAS, Diego de: "En Varones Ilustres de 
la Orden Seráfica en el Ecuador, desde la Fundación de 
Quito hasta nuestros días"; Ed. Imprenta del Clero; Qui­
to, 1885. 

12. CHAILLEY, Jacques: "40.000 Años de Música" (El hom­
bre al descubrimiento de la música); Ed. Cooperativa 
Gráfica Dertosense Cervantes; Versión española por: 
Francisco José Alcántara; Barcelona-España, 1970. 

13. CHANTRE y HERRERA, José: "Historia de las Misiones 
de la Compañía de Jesús en el Marañón Español"; Ma­
drid, España. 

14. DECRETO DEL CONGRESO DE LA REPUBLICA DEL 
ECUADOR, Sesión del Senado del 7 de agosto de 1888. 

15. DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Conquista de Nueva Es­
paña"; Publicado en 1852; Madrid, España; Reeditado 
en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 
1947. 

16. DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA DE LA LENGUA: 
Décimonona edición; Ed. Espasa-Calpe; Madrid-España, 
1970. 

17. DIXON, Roland: "The Building of Cultures"; New York, 
1928; slold. 

18. GARIBAY K., Angel María: "Canto de Danza"; traducido 
del náhuatl; en poesía indígena de la altiplanicie, 1940; 
slold. 

19. GOODMAN, Walter: "The Pearl of the Antillas"; Lon­
dres, 1867; slold. 

20. GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General del 
Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Tomo I; 
Quito, 1969. 

21. GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General del 

496 



Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Tomo 11; 
Quito, 1970. 

22. HASSAUREK, F.: 11 Un Diplomático Yanqui en el Ecua­
dor", New York, 1868; en "El Ecuador visto por los Ex­
tranjeros", en Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960. 

23. HERNANDEZ, Daría y Cecilia Fuentes: "Instrumentos 
Musicales de Venezuela"; Ed. Consejo Nacional de Cul­
tura (CONAC); Caracas, sf. 

24. HOOD, Mantle: 11 The Ethnomusicologist"; Ed. McGraw­
Hill Book Company; lnstitute of Ethnomusicology Uni­
versity of California, Los Angeles; New York, 1971. 

25. HOLINSKI, Alejandro: 11 Viñetas del Ecuador en 1851"; 
en Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Quito, 1960. 

26. HOLBERG, Joseph: "Quito"; en 11 Quito a través de los 
Siglos"; Tomo I; reeditado por Eliecer Enríquez; Ed. Mu­
nicipal; Quito, 1938. 

27. HORNBOSTEL, E. M. von: "The etnology of African 
Sound lnstruments"; Londres, 1933. 

28. HORNBOSTEL, Erich M. von y Curt Sachs: "Systematik 
der Musikinstrumente. Ein Versuch, en Zeiteschrift füir 
Ethnologie"; Berlín, 1914. 

29. HORNBOSTEL y SACHS: en "Los Instrumentos Musica­
les Aborígenes y Criollos de la Argentina" por Carlos 
Vega; Ed. Centurión; Buenos Aires, 1946. 

30. HUMBOLDT, en Carlos Aguirre: "Colombia siendo una 
relación geográfica, topográfica, agricultura!, comercial, 
política de aquel pays"; Tomo I; Bogotá, 1822. 

31. JIJON, Inés: "Museo de Instrumentos Musicales Pedro 
Traversari"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1971. 

32. KERRET, René de: "Diario de Viajes Alrededor del Mun­
do: 1852, 1853, 1854 y 1855"; en "Viajeros Franceses al 
Ecuador en el siglo XIX" por Darío Guevara; Ed. Casa de 
la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1972. 

33. LA SAGRADA BIBLIA; Ed. Biblioteca de Autores Cristia-

497 



nos; Libro "El Génesis"; Chicago, 1966. 
34. LARA F., Celso A.: "Consideraciones sobre el Problema 

de la Folclorología como Ciencia Social", en Revista Sa­
rance Nº 6; Ed. Gallocapitán; Otavalo, diciembre de 
1978. 

35. LAVIGNAC, Albert: "La Música y los Músicos"; Ed. El 
Ateneo; Buenos Aires, 1947. 

36. UNTON, Ralph: "The study of man: An lntroduction", 
New York: Appleton, 1963. 

37. LOCATELLI DE PERGAMO, Ana María: "La Música Tri­
bal, Oriental y de las Antiguas Culturas Mediterráneas"; 
Ed. Ricordi; Buenos Aires, 1981. 

38. MARTINEZ FURE, Rogelio: "Diálogo Imaginario sobre el 
Folclore"; en Gaceta de Cuba; Nº 121; La Habana, marzo 
de 1974. 

39. MAYER-SERRA: "Enciclopedia de la Música"; Ed. Atlan­
te; New York, 1944; Segunda edición; Tres tomos. 

40. MENDIETA, Jerónimo de: "Historia Eclesiástica India­
na"; Editado en 1596; Reeditado por J. García lcasbalce­
ta; México, 1870. 

41. MORADILLO, Fr. Santiago: "El Vicariato de Zamora"; 
Ed. Casa de la Cultura de Loja; Loja, 1966. 

42. MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas 
del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco Ricke; Quito, 1949. 

43. MORENO, Segundo Luis: "La Música en el Ecuador", en 
"El Ecuador en Cien Años de Independencia"; Ed. Escue­
la de Artes y Oficios; Quito, 1930. 

44. MORO Ni, Pablo S.I.: "Noticias Auténticas del famoso río 
Marañón y Misión Apostólica de la Compañía de Jesús 
de la Providencia de Quito en los dilatados bosques del 
dicho río, 1783"; Ed. Atlas; Biblioteca de Autores Espa­
ñoles; Madrid, 1947. 

45. NEFER: en Pascuali-Príncipe: "El Violín"; Ed. Ricordi 
Americana; Buenos Aires, 1952. 

46. OLAZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organolo­
gía"; Ed. Ricordi Americana; Buenos Aires-Argentina, 
1954. 

498 



47. ORTIZ, Fernando: "Los Instrumentos de la Música Afro­
cubana"; Vol. V; Ed. Editores Cárdenas y CIA; La Haba­
na, 1955. 

48. PASCUAL!, Giulio y Remy Príncipe: "El Violín"; Ed. Ri­
cordi Americana; Título original: "11 Violino", traducido 
por Emilio Pepaia; Buenos Aires, 1952. 

49. PELLIZZARO, Siro: "Técnicas y Estructuras Familiares 
de los Shuar"; Ed. Federación de Centros Shuar; Sucúa­
Ecuador, junio de 1973. 

50. PELLIZZARO, Siro: "Cantos de Amor"; Mundo Shuar; 
Serie G; Sucúa-Ecuador, 1977. 

51. PEÑAHERRERA DE COSTALES, Piedad y Alfredo Costa­
les: "El Quishihuar o el Arbol de Dios"; Ed. Talleres 
Gráficos Nacionales; Quito, 1966. 

52. PERDOMO ESCOBAR, José l.: "Esbozo Histórico sobre 
la Música Colombiana"; en Boletín: "Am. de Música"; 
Bogotá, 1938. 

53. PRAMPOLINI, Giacomo: "La Mitología en la vida de los 
pueblos"; Ed. Montanery Simon S.A.; Tomo 11; Barcelo­
na, 1969. 

54. PEPPER, H.: "Antología de la vida africana"; en discos 
Ducretet-Thomsom, 300-C-126-128; Album con notas. 

55. RAGLAN, Lord: "How Come Civilitations"; Londres, 
1939; slold. 

56. REIMANN, Hugo: "Historia de la Música"; Segunda edi­
ción; traducido por Antonio Rivera y Maneja del Alemán; 
Ed. Labor; Barcelona, 1959. 

57. ROMERO, Fernando: "Instrumentos Musicales de la 
Costa Zamba"; en "Turismos"; Año XIV, Nº 137; Lima, 
1939. 

58. REPHANN, Richard: "Catálogo de la Colección de Instru­
mentos Musicales Pedro Traversari"; Publicado por la 
Organización de Estados Americanos; Colección de Ins­
trumentos Musicales, Universidad de Vale; Ed. The Wi­
lliam J. Mack Company; New Haven, Connecticut, 1978. 

59. RUBIO ORBE, Gonzalo: "Punyaro"; Ed. Casa de la Cultu­
ra Ecuatoriana; Quito, 1956. 

499 



60. RUIZ, Juan: "Libro del Buen Amor 11; s. XVI, Madrid­
España; slold. 

61. SANDOVAL, Patricio: "El Bandolín"; Sección de Músi­
ca, Serie: Instrumentos Musicales, Nº 2; Ed. Talleres 
Gráficos del Instituto Andino de Artes Populares; Quito, 
marzo de 1982. 

62. Schunemann, Georg: "La Música Instrumental"; Ed. En­
ciclopedia de la Música; Tomo 11; Ed. Offset Altamira; 
México, 1944. 

63. SANCHEZ LABRADOR, P. Joseph: "Paraguay Católico"; 
Ed. Nueva; Buenos Aires, 1936. Primera edición en 1772. 

64. STEVENSON, W. B.: "Guayaquil en 1808"; Biblioteca 
Ecuatoriana Mínima; en "El Ecuador Visto por los Ex­
tranjeros"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1960. 

65. STEVENSON, Robert: "La Música en Quito, en Fascículo 
de Difusión Cultural 11

, Ministerio de Educación; Sección: 
Dpto. de Educación Musical; Quito, 1968. 

66. STEVENSON, W. B.: 11Cómo era Quito cuando se declaró 
libre"; en "El Ecuador Visto por los Extranjeros"; Biblio­
teca Ecuatoriana Mínima; Ed. J. M. Cajica; Puebla­
México, 1960. 

67. SCHECHTER, John: "Conferencia sobre el Arpa en las 
Comunidades de Cotacachi e lzamba 11

; Quito, 1° de sep­
tiembre de 1980; en cassette. 

68. STRAUBINGER, Juan: "La Sagrada Biblia 11
; Libro de los 

Salmos escrito por David; Ed. Barsa; Chicago, 1966. 
69. THURNWALD, Richard: 11 Economics in Primitiva Com­

munities"; Oxford, 1932. 
70. VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes 

y Criollos de la Argentina"; Ed. Centurión; Buenos Aires 
Argentina, 1946. 

71. WHYMPER, en "Diccionario del Folclore Ecuatoriano de 
Paulo de Carvalho-Neto; Ed. Casa de la Cultura Ecuato­
riana; Quito, 1964. 

72. WUNDT, W.; "Elements of Folk Psichology"; Londres, 
1926. 

500 



CAPITULO SEXTO 

4. AEROFONOS 

4.0 

4.0.1. 

Los aerófonos son instrumentos en los que el sonido es 
producido a través de una masa de aire. El sonido es 
obtenido mediante dispositivos sumamente variados 
que utilizan numerosos principios acústicos. El aire vibra 
en torno o dentro de él, y esa vibración produce el soni­
do. Se los clasifica en aerófonos libres y de soplo. 

HISTORIA 

DATOS ARQUEOLOGICOS 

Los instrumentos musicales denominados aerófonos 
están fundamentados en datos arqueológicos de cronistas, 
historiadores y viajeros; estos datos, a su vez, están fortaleci­
dos por las investigaciones en las persistencias culturales. 

La arqueología ha dado un aporte significativo en la 
reestructuración de la historia de los instrumentos de nuestro 
interés. Se han encontrado botellas-silbatos, figuras-pitos, 
pitos con diferentes gamas tonales, flautas globulares, flau-

501 



tas de barro, flautas de hueso, trompetas naturales, etc., des­
cubrimientos que dan consistencia a nuestra tesis de "Cons­
tantes y Variantes" vigentes en las grandes culturas y persis­
tentes hasta nuestros días. 

Richard Zeller, en "Instrumentos y Música en la Cultura 
Guangala" habla de "botella-silbato, figuras pitos, pitos uni­
tonales, flautas globulares (pkarinas), flautas laterales (llama­
das traveseras), flautas verticales, flautas de hueso y trompe­
tas naturales (animal, vegetal y/o mineral)". Todas estas 
muestras son estudiadas detenidamente más en el aspecto 
arqueológico que musical; sin embargo, demuestran la cultu­
ra de aquellos tiempos, la cual sirve de base para un estudio 
minucioso en las persistencias culturales. 

"El capítulo sobre los pitos unitonales, dice, nos inspiró 
primordialmente por la observación de las cantidades de 
instrumentos que se encuentran en estas excavaciones. Esto 
seguramente comprueba cierta capacidad musical de estos 
pueblos, pero por otro lado no hay que olvidar que es justa­
mente el pito y la flauta los que tienen una significación 
trascendental en la vida de todos los pueblos del globo hasta 
nuestros tiempos si recordamos la mundialmente apreciada 
ópera de W.A. Mozart "La Flauta Mágica", hemos indicado la 
importancia de este instrumento para la vida y la muerte de 
los seres humanos. Wachsmann cita, para dar un solo ejem­
plo, que en Africa, en la zona del lago Victoria, la flauta 
representa las siguientes ayudas supranaturales: protección 
contra tempestades; produce lluvias; fomenta la producción 
de la leche en las vacas; símbolo de defloración; fuente de 
vida para el dirigente dios y la voz como propiedad personal e 
individual del hombre. Este comentario nos hace ver clara­
mente la importancia sagrada de los instrumentos, lo que 
puede explicar la cantidad de objetos encontrados". 

El autor cita a Sachs y dice: "Amplía el concepto del 
sentido sagrado de las flautas a través del universo; y, desde 
el principio este instrumento recto era símbolo phallico, por­
que el paralelo entre el pene es evidente, como el caso de la 
palabra flauta que hasta hoy todavía es sinónimo para una 

502 



denominación vulgar del pene (slang). De este impulso mas­
culino sale el significado-phallus-: fertilidad, vida y renaci­
miento. Sería fácil interpretar los ritos que en todas las partes 
del mundo tienen que ver con la fertilidad o la muerte con 
promesa de renacimiento posterior, donde las flautas juegan 
un papel predominante. En muchos entierros donde se en­
cuentran estos instrumentos, seguramente no se trata de 
músicos sepultados con ellos, sino de un difunto querido con 
la flauta como amuleto mágico para una vida futura después 
de la muerte. 

Una importante prueba del uso del pito en ceremonias 
sagradas encontramos en el sitio Los Esteros de la Cultura 
Bahía, donde se hallaron miles de figurines depositados co­
mo ofrendas con muchas otras figuras de todos los tamaíios. 

En otro punto, apunta Sachs, es el contacto con Asia. 
Esta relación especialmente importante al respecto de los 
rondadores (Panpipes) que son considerados posiblemente 
como los precursores de las flautas de varios huecos. Me 
limito a mencionar este contacto porque hasta el momento 
nos falta cualquier rasgo de rondadores en la Cultura Guan­
gala. Tenemos referencias en la Cultura Bahía, en la que 
encontramos figurines tocando rondadores. Es muy posible 
que los guangaleños también conocieron este instrumento, 
pero como probablemente eran fabricados de caña, tenemos 
que abstenernos de cualquier comentario. 

Mi amigo Olaf Holm, refiere el autor, me cedió gentil­
mente restos de rondadores de barro provenientes de sus 
excavaciones en el sitio Joa de la Cultura Bahía. Asimismo un 
rondador de dos tubos, proveniente de la hacienda Chonana, 
en Santa lucía"1. 

Los datos traídos son muy importantes para robustecer 
la cultura ecuatoriana en el capítulo de aerófonos, instrumen­
tos que los arqueólogos los han encontrado en excavaciones 
en diferentes lugares del país; constituyendo muestra feha-

ZELLER, Richard: "Instrumentos y Música en la Cultura Guangala"; ediciones Huanca­
vilca; Ed. Cromos y Segura; Guayaquil-Ecuador; slold.; págs.: 41-42. 

503 



ciente de que en estas culturas existieron varios tipos de 
flautas que en la actualidad se mantienen vigentes en las 
persistencias culturales. Por consiguiente, los instrumentos 
aerófonos se remontan a milenios de años antes de Cristo. 
Por la fuerza de la tradición se han socializado y permanecen 
como patrimonio de la cultura ecuatoriana. Es verdad, por 
otra parte, que los instrumentos encontrados en las fosas 
funerarias no determinan el estado profesional de la persona, 
lo único que se puede colegir es que -según el derecho 
consuetudinario- se enterraban de acuerdo al rango que 
tenían y a sus formas de vida. 

Al respecto, los cronistas, que son los transcriptores 
mediatos a los hechos, nos relatan con lujo de detalles la 
forma de entierros y la tipología de los mismos. Este aspecto 
lo veremos más adelante. 

Zeller trae muchos ejemplos que sustantivan el hecho. 
Fig. 21, rondador de dos tubos, pág. 43; Fig. 21-b, rondador de 
cuatro tubos, pág, 43; Fig. 22-a, pito unitonal, pág. 44; Fig. 
22-b, pito unitonal, pág. 44; Fig. 22-c, pito unitonai, pág. 45; 
23-a, pito unitonal, pág. 46; Fig. 23-b, pito unitonal, pág. 46; 
Fig. 24-a, pito señal, pág. 47; flautas globulares desde la pág. 
50 hasta la 59; flautas laterales de barro, desde la pág. 59 
hasta la 66; flautas de hueso desde la pág. 66 hasta la 762

• 

Zeller al tratar de las "Flautas laterales", llamadas técni­
camente traveseras, cita a Bushnell, quien da el nombre de 
"Side-flutes" a las flautas de barro. "No encontró ejemplares 
completos, refiere el autor, pero si suficiente material para 
poder reconstruirlas. Los comentarios de Bushnell en la pág. 
52 de su libro: "The Archeology of the Santa Elena Penínsu­
la", son concluyentes y corresponden al resultado del estudio 
de los ejemplares con los que quiere ilustrar esta obra. 

Las proyecciones que Bushnell descubre en sus ejem­
plares y que según él, podrían significar la cola de pez, son, si 
se mira bien, cabezas y las manos de la humanización del 

2 Op. Cit. págs.: 41-76. 

504 



animal, principal objeto de decoración de la flauta, o sea un 
pelícano o una pava de monte o un murciélago. 

Los tres tonos de flautas laterales, según mi opinión, no 
podría compararse en lo mínimo con las escalas tonales hoy 
conocidas, porque la fuerza de soplar juega un rol importan­
te, ya que una persona apta en manejar estos valiosos instru­
mentos pueden según su fantasía, tocar una pieza de otro 
colorido, ampliando la escala de tres tonos por su habilidad 
en la boca para soplar, diferenciar y en trinar usando los tres 
dedos" 3

• 

El dato del arqueólogo coincide con los datos de los 
etnomusicólogos. Debemos distinguir, en los instrumentos 
arqueológicos, las gamas reales de las gamas tonales; cada 
una depende de la intensidad de insuflación que se emita a 
cada hueco de obturación por el orificio correspondiente; de 
aquí que creemos que debe tener un tratamiento especial la 
codificación sonora de estos instrumentos. 

En la Revista Sarance Nº 3 del Instituto Otavaleño de 
Antropología aparece un artículo sobre: "Nuevos Plantea­
mientos a la Etnomúsica y al Folclore", en él se habla in 
extenso sobre el tratamiento de los instrumentos arqueológi­
cos. Al tratar de las gamas sonoras, anotó: "Estamos en 
desacuerdo con la clasificación de las piezas arqueológicas 
traídas por Samuel Martí, Segundo Moreno y otros que tratan 
el tema. Cada pieza arqueológica presenta infinidad de ga­
mas sonoras por las posibles combinaciones existentes en 
cada una de ellas. Las gamas pueden clasificarse en gamas 
reales y posibles. 

Por "gama real" entendemos la gama sonora que se 
encuentra en la pieza, sea de dos, tres, cuatro, cinco, etc., 
perforaciones de obturación y una de insuflación. Como re­
sultado sonoro tendremos la bitonía, tritonía, tetratonía, pen­
tatonía, etc. Estas son gamas reales existentes en la pieza 
arqueológica: además, estas gamas no corresponden a los 

3 Op. Cit. pág. 60. 

505 



sonidos temperados occidentales, ya que se debería medir en 
Hertz o Tint, llamado frecuencia de onda sonora la cual de­
pende de la intensidad de la insuflación del instrumento, 
desvirtuando su prístino sonido usado por las grandes cultu­
ras. Fuera de la gama real existe en la pieza posibles combina­
ciones gámicas, que no son otra cosa que las combinaciones 
de las diferentes frecuencias existentes en la pieza. Para estas 
posibles combinaciones gámicas sonoras consideramos per­
foraciones tapadas de obturación y perforaciones abiertas de 
insuflación que dan como resultado un sonido de determina­
da frecuencia. La reunión de estos sonidos forma una posible 
gama sonora. Por consiguiente, es menester presentar a los 
estudiosos tanto la gama real como las posibles gamas sono­
ras combinables1 advirtiendo que estas frecuencias fueron 
obtenidas con tales o cuales técnicas de insuflación, a fin de 
tener credibilidad en el dato. A modo de ejemplo, traemos 
una pieza con cinco huecos de obturación y uno de insufla­
ción. los cinco sonidos dan como resultado una gama real; de 
las combinaciones entre los diferentes huecos que emiten 
ciertas frecuencias se obtiene como resultado 25 combinacio­
nes posibles que pueden llegar a mucho más. Aquí viene un 
interrogante: ¿cuáles de estas gamas fueron las que usaron 
las grandes culturas? Por falta de documentos probatorios 
nos quedamos en esta etapa de análisis" 4

• 

Para mayor conocimiento de este tema remitimos a nuestros 
lectores al artículo en referencia. 

Federico Kauffmann Doig, en su libro: "Manual de Ar­
queología Peruana", relata: "Entre los cerámicos escultóri­
cos llama sobre todo la atención los tan famosos hauco­
retratos; que representan cabezas de personajes magistral­
mente interpretados en arcilla. Existe asimismo una gran 
variedad de huacos escultóricos que muestran diversas re­
presentaciones individuales y en grupos, ejecutados siempre 

4 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Nuevos Planteamientos a la Etnomúsica y al Folclo­
re"; en Revista Sarance; Ed. Instituto Otavaleño de Antropología; Nº 3, Otavalo, agosto 
de 1976; págs.: 50-62. 

506 



con sorprendente viveza y realismo. Entre estos se distinguen 
representaciones fitomorfas, o de frutos, seres mitológicos 
zoo-antropomorfizados y antropo-zoomorfizados, una varie­
dad de ellos probablemente de personajes disfrazados con 
máscaras de animales; objetos, tales como instrumentos mu­
sicales: copias en cerámica de instrumentos originalmente 
fabricados en distinto material: el pututo o caracol marino, 
usado como trompeta, flautas de pan, trompetas cuyas boci­
nas rematan en cabezas escultóricas zoomorfas, etc."5. 

El mismo autor describe el lugar del caracol marino y 
anota: "El pututo o trompeta de caracol marino, aparece 
representado en las piedras de Chavín de Huántar y una 
concha con figuras al estilo Chavín ha sido encontrado en 
Chiclayo. Así, pues, si es que pudo haber, aunque no se ha 
podido constatar, plumas de la selva, o representaciones de 
aves selváticas, también se dan en el propio Chavín de Huán­
tar, elocuentemente testimonios de animales provenientes 
de la Costa y de la Sierra. Además se grabó figuras en otros 
materiales: en oro, que fue el primer metal usado, al parecer 
en fases formativas; en caracoles marinos y en hueso. No hay 
duda que pututo trompeta de caracol marino se usaba en 
tiempos Chavín. Existe un personaje tocando este 
instrumento"ª. 

Jorge Elías T. Silva Sifuentes, en su trabajo: "Catálogo 
de la Exposición: Instrumentos Musicales del Perú Prehispá­
nico", refiere: "De acuerdo a las evidencias del registro ar­
queológico en el Perú, los instrumentos musicales tienen una 
larga historia. En el sitio de Chilca, el Dr. Engel (1966:89) 
descubrió flautas de hueso y de madera que se remontan a 
una antigüedad aproximada de 7.000 años; la flauta de made­
ra ilustrada por Engel (Op. Cit.; 102, Fig. 18) muestra el graba­
do de un personaje humano en actitud de danzar. Señala el 

5 KAUFMANN DOIG, Federico: "Manual de Arqueología Peruana"; Ed. Peisa; Lima-Perú, 
V edición, 1973; pág. 298. 

6 Op. Cit. págs.: 163-170. 

507 



autor que estos objetos generalmente se encuentran forman­
do parte del ajuarfunerario. Igualmente, en Asia, en la cuenca 
del río Ornas, al sur de Mala, encontró un artefacto de hueso, 
fechado en 2.000 años a. de C., decorado con estrellas en la 
cara y la mano, un pie con trompetas (Engel, 1966: 110)7. Del 
mismo modo, en el yacimiento del río Seco, al norte del valle 
Chancay, Wendt: 1964, descubrió flautas fabricadas en hueso 
de aves, asociadas a tumbas precerámicasª. Más al norte, en 
el montículo de Aspero (valle Supe), Pozo 1, nivel arbitrario 2, 
Willeyy Corbett: 1954: 24-25, también registraron una peque­
ña flauta de hueso de ave con cuatro orificios de digitación, 
asociada a la tumba de un infante 9.Tanto Asia, Río Seco y 
Aspero son contemporáneos y corresponden al Precerámico 
Tardío o Arcadio Medio. 

Tello, 1937: 3-4, quien examinó esta concha encontrada 
en las aguas marinas cálidas, una muestra decorada con 
diseños incisos, gracias a la gentileza del Dr. Abraham Pick­
man, afirmó que se trata de un molusco de la especie "Strom­
bus galeatus", utilizado como trompeta o "churo" en las 
ceremonias religiosas. Añade Tello, Op. Cit.: pág. 4, que la 
decoración presente en el contorno de esta concha está evi­
denciada por un jaguar humanizado que comúnmente apare­
ce en el arte de Chavin. La humanización del jaguar es eviden­
te y añade que en este ejemplar los caracteres humanos son 
más resaltantes que los felínicos: cabeza, el ojo, los detalles 
de la boca y el cabello son humanos, pero la nariz es felina" 10

• 

Silva Sifuentes abunda en datos sobre los instrumentos 
musicales del Perú. En este trabajo hemos podido determinar 

7 ENGEL, Fréderic: "Paracas, Cien Siglos de Cultura Peruana"; Ed. Juan Mejía Boca; 
Lima-Perú, 1966; págs.: 89-100. 

8 WENDT, W.E.: "Die Prakeramische Siedlung am Río Seco", Baessler Archiv, Neue 
Folge, Band XI, 1964; págs.: 225-275. 

9 WILLEY, Gordon and John M. Corbett: "Early Ancon and Early Supe Culture. Chavin 
Horizon Sites of the Central Peruvian Coast". Columbia Studies in Archaeology and 
Ethonology; Vol. 111; Ed. Columba University; New York, 1954; págs.: 24-25. 

10 SILVA SIFUENTES, Jorge E.: "Catálogo 1: Instrumentos Musicales"; Universidad Na­
cional Mayor de San Marcos, Museo de Arqueología y Etnología; Trabajo mimeografia­
do; Lima, 1978; págs.: 2-3. 

508 



que los instrumentos musicales eran comunes tanto en el 
Ecuador como en el Perú. Creemos que todas las culturas 
produjeron instrumentos musicales desde la era Peleolítica, 
Neolítica y que existió una gran afluencia de instrumentos en 
las grandes civilizaciones. Remitimos a nuestros lectores a la 
obra citada para que puedan verificar la cantidad de instru­
mentos de diferentes materiales y de formas, Cfr. Op. Cit.: 
págs.: 6-53. 

"Las flautas laterales curvadas en forma de pájaro, re­
fiere Zeller, se han encontrado en forma incompleta en Pal­
mar y en Loma Alta; pero, según las informaciones de ciertas 
zonas de Manabí, estas flautas pueden ser un elemento que 
justamente tienen raíces en esta zona" 11

• 

"La figura Nu 29-a, es una flauta curvada, de barro y en 
forma de pájaro; la Fig. 30-b, es una flauta curvada, de barro y 
tiene la forma de un pájaro con corona" 12

• 

Las flautas de hueso, dice Zeller, son innumerables. 
Existen desde sin huecos hasta con cinco perforaciones de 
obturación. La materia que ha servido para la construcción ha 
sido muy variada, como huesos de animales, de aves y aun de 
seres humanos. Estas flautas han sido encontradas en todas 
las zonas del Ecuador. Las muestras que trae Zeller son repre­
sentativas para nuestro objetivo; mediante ellas se puede 
demostrar la constante de los instrumentos musicales hasta 
nuestros días. Zeller, casi al terminar el trabajo advierte: "Nos 
resta mencionar un instrumento de viento que, aunque no 
tiene importancia, hasta el momento hemos podido encon­
trar en las muchas excavaciones del Palmar y loma Alta 
solamente una vez. Este es la trompeta de conchas. Todos los 
expertos como Sachs, Wachsmann Heyerdall dedican un ca­
pítulo especial a las trompetas o cuernos de cualquier mate­
rial, sea de procedencia animal, vegetal o mineral. Se encuen­
tran instrumentos hechos de concha; en la Cultura Bahía se 

11 ZELLER, Richard: "Instrumentos y Música en la Cultura Guangala"; Ediciones Huanca­
vilca; Ed. Cromos y Segun¡; Guayaquil-Ecuador; slold.; págs.: 64-65. 

-
12 Op. Cit.; págs.: 64-65. 

509 



halla el mismo instrumento pero hecho de barro e imitado en 
todos sus detalles, hasta el punto que en la arcilla las vueltas 
naturales interiores de la concha son idénticas. Se trata de la 
figura 33 que representa una trompeta de concha encontrada 
y la figura 34, que representa una trompeta de concha encon­
trada en Valdiv1a. Fig. 33: trompeta, concha, enero de 196113

• 

A pesar de que Zeller no da mucha importancia a la 
muestra encontrada, para nosotros representa un hallazgo 
importante, porque la concha marina, trompeta natural, es 
una constante del instrumento en las "Fiestas de San Juan y 
San Pedro" en las provincias de lmbabura y de Pichincha. 
Este instrumento sirve de señal para la preparación de la 
fiesta: "Culto Grande" y también se hace presente en el 
"Culto Chico". Es, además, instrumento que incita a las pe­
leas dentro de la fiesta entre comunidades rivales. 

Jacinto Jijón y Caamaño en su obra: "Antropología 
Prehispánica del Ecuador", refiere que "los instrumentos de 
música eran: flautas de hueso (Fig. 448) y silbatos ya en forma 
de caracoles, importados, de ordinario del país del Pasto, ya 
en la de testículos, ya en la de animales, ya simplemente 
redondos y kipas, esto es, trompetas de caracoles marinos" 
(14). Jijón y Caamaño da estas referencias al hablar de la 
Civilización de las Tolas habitadas. Se refiere a la cultura de 
lmbabura y parte de Pichincha. De manera circunstancial, el 
mismo autor al hablar de la Civilización Tuncahuán anota que 
"existían silbatos en forma de caracoles, Figs.: 144-147" 15. 
A nuestro entender las figuras que se encuentran en la pág. 
189 son ocarinas y caracoles construidos en barr9; y, al ha­
blar de la Civilización Elen Pata, dice: "También existen silba­
tos en forma de caracoles, Figs.: 424-427" 16• 

13 Op. Cit. pág. 75. 

14 Op.Cit. pág. 75 

15 Op. Cit.; pág. 198. 

16 Op. Cit.; págs.: 329-339. 

510 



El autor de la obra: "Antropología Prehispánica del 
Ecuador", de manera implícita trata de los instrumentos mu­
sicales en las diferentes culturas o civilizaciones del Ecuador. 
Estos instrumentos son de diferentes materiales: piedra, ce­
rámica y hueso de varios animales; sin embargo, por ser un 
trabajo específico no trata sistemáticamente de los instru­
mentos musicales. Hubiera sido interesante que nos hable, 
dentro de la cultura, de cada civilización con los principales 
instrumentos musicales que usaban, a fin de establecer cons­
tantes en las persistencias culturales étnicas actuales. 

Jacinto Jijón y Caamaño en su obra: "Los aborígenes 
de la Provincia de lmbabura", habla de "las vasijas dobles 
imbabureñas (Fig. 20) que no deben confundirse con los 
frascos acoplados, tan frecuentes en la costa peruana. Están 
formados por dos vasijas globulares comunicantes; el ejem­
plar que nos sirve para establecer esta categoría, es una 
vasija con pie. La dispersión de esta forma, parece coincidir 
con la zona de agricultura intensa y establecer una vez más la 
unidad de la propagación de los conocimientos agrícolas y de 
alfarería en América o de la forma como ha sido puesta en 
relieve por Spinden: 191717

• 

La muestra a la que hace alusión Jacinto Jijón y Caama­
ño tiene un sonido muy particular al ser llenado con agua; 
creemos que se trata de un instrumento musical, por emitir 
un sonido que está entre una tercera menor, no exacta a la 
escala temperada. 

En otra parte, Jijón y Caamaño, al hablar de las "excava­
ciones en la Tola del Aguacate de San José-Urcuquí", anota: 
"En muchas tolas se han encontrado caracoles (llamados 
trompetas naturales), en el centro está constituida por ceniza, 
debida, hasta cierto punto, a los hogares más antiguos, pro­
ducida, en su mayor parte, por las fogatas encendidas, cuan­
do se construyó el montículo con fines rituales, o para la 

17 JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Nueva contribución al conocimiento de los aborígenes 
de la provincia de lmbabura de la República del Ecuador"; Ed. Tipografía y Encuaderna­
ción Salesianas; Quito, 1920; págs.: 24-25. 

511 



celebración de los festines que se verificaban al construir una 
nueva tola"; líneas abajo cita a su amigo el Dr. Verneau, quien 
cree que "los hallazgos de vasos para ofrendas, hachas, flau­
tas, y cenizas en la parte superior de las tolas, son indicios de 
antiguos hogares". Este dato hace suponer que eran vivien­
das humildes, cabañas, templos o residencias de los caci­
ques; además, existe la constancia de que esos instrumentos 
musicales encontrados en las tolas fueron usados por los 
habitantes de aquellas 1ª. 

Según Peabody, refiere Jacinto Jijón y Caamaño, "los 
instrumentos americanos llamados flautas, pertenecen a 
cuatro clases diferentes, según el método empleado para 
producir sonido. 

a) El obué que se toca perpendicularmente y tiene una 
lengüeta vibrante. 

b) La dulzaina que se toca de igual modo, pero sin 
lengüeta y que tiene un respiradero que coge aire en su filo 
exterior y da un sonido silbante. 

c) El silbato, como llave, que se toca perpendicularmen­
te, que no tiene lengüeta y suena por el choque del aire contra 
el fondo del tubo, como cuando silba con una llave. 

d) La verdadera flauta que se toca horizontalmente, 
proyectando el aire por una abertura lateral, la llamada flauta 
traversa. 

La verdadera flauta, según este autor sería bastante rara 
en América, pudiendo citarse tan solamente un ejemplar, 
probablemente fabricado por los apaches, pero debido, al 
parecer, a influencias poshispánicas. 

La gran mayoría de las llamadas flautas prehispánicas 
del Nuevo Mundo, son dulzainas. Su dispersión es muy vasta, 
ya que se encuentran en casi toda América, conociéndose 
objetos semejantes de hueso, de California, Costa Rica, 
Guayana, Brasil, Alto Amazonas, Perú, Huari y Matacos. 

18 JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Nueva contribución al conocimiento de los aborigenes 
de la Provincia de lmbabura de la República del Ecuador"; Ed. Tipografía y Encuaderna­
ción Salesianas; Quito, 1920; pág. 47. 

512 



Wilson cree que las dulzainas aborígenes, tienen solo 
cuatro llaves y que aquellas que tienen seis, son de origen 
poshispánico. 

Tres tienen las provenientes de los sepulcros en pozos y 
el ejemplar descrito por Rivet y Verneau, cuatro la del montí­
culo de Tolas palma y dos las de la Tola del Aguacate, tenien­
do cinco respiraderos. 

El número de llaves y su disposición parece poco cons­
tante, así las peruanas tienen ya seis, ya tres orificios. 

En la lámina XIV, hemos producido dos chirimías usa­
das actualmente por los indígenas del valle de Los Chillos, 
hechas de la tibia de un cóndor; tiene seis llaves y respirade­
ros, semejantes a las prehispánicas o prehistóricas, manifies­
tan, no obstante, un sensible progreso, debido, a no dudarlo, 
a influencias españolas" 19

• 

El dato referido requiere una breve explicación sobre la 
clasificación de las flautas y sus denominaciones. Creemos, 
según los últimos descubrimientos, que estas flautas obede­
cían a un progreso cultural, pues comenzaron con las flautas 
de dos huecos hasta más de seis de obturación con sus 
respectivos orificios de insuflación. Esto se confirma por las 
ocarinas, pitos y flautas encontradas, las cuales dan una ga­
ma de acuerdo al instrumento. 

Las flautas eran verticales y traveseras. Esta constante 
que se remonta desde tiempos prehispánicos ha sido trasmi­
tida por medio de la tradición oral hasta la vigencia en nues­
tros días. Por otro lado, no podemos sostener la difusión 
cultural, ya que las culturas ecuatorianas son capaces de 
crear cultura, como lo demuestran las investigaciones reali­
zadas por el Instituto Otavaleño de Antropología y las mues­
tras encontradas por el Departamento de Arqueología. 

El sistema musical estaba vigente y socializado en cada 
una de las naciones componentes del territorio ecuatoriano y 
cada una de ellas mantenía su cultura, pese a las incursiones 

19 Op. Cit.; págs.: 78-79. 

513 



que se dieron en esos tiempos, tal es el caso que encontra­
mos gamas sonoras de la bifonía, tetrafonía, pentafonía, exa­
fonía, eptafonía, etc., lo que determina que las gamas tenían 
una constante y, nos atrevemos a decir, formaban un derecho 
consuetudinario dentro de las normas de tradición oral. Las 
culturas ecuatorianas tenían ocarinas y sus muestras indican 
que no eran culturas primitivas sino avanzadas. Este fenóme­
no se puede extender a las flautas verticales y traveseras. 

Los nombres que dan los autores citados líneas arriba 
no corresponden a la nomenclatura ecuatoriana. A una flauta 
vertical no se la puede llamar oboé y mucho peor dulzaina. 
Los autores, creemos que se refieren a la época poshispánica 
en donde se traen estos instrumentos mediante el mecanis­
mo de la conquista. Sin embargo, hacen un buen aporte al 
enriquecer nuestra teoría sobre constantes y variantes de los 
instrumentos musicales y su permanencia hasta nuestros 
tiempos. 

En otro lugar, Jacinto Jijón y Caamaño al hablar de la 
música de baile y sus instrumentos en la provincia de lmba­
bura anota: "Si algo sabemos de la música de los aborígenes 
de lmbabura, es merced a las excavaciones, a pesar de que 
los antiguos escritores, guardan sobre el asunto completo 
silencio. 

Los instrumentos músicos que se han encontrado en los 
yacimientos arqueológicos, son: flautas, de las que ya hemos 
tratado en este estudio, silbatos en forma de caracoles (lámi­
na XVII: Figs.: 2 y 4), de testículos (lámina XVIII: Fig. 3), de 
animales (lámina XVIII: Fig. 4), o redondos (lámina XIX: Figs.: 
3 y 4), kipas, esto es trompetas hechas de caracoles marinos 
(lámina XVIII: Fig. 2), etc".20

• 

Nordenkiold que ha estudiado el área de dispersión de 
los silbatos redondos, dice "se encuentran a lo largo de los 
Andes y en el Chaco, por lo que se cree es un tipo originario de 

20 JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Nueva contribución al conocimiento de los aborígenes 
de la Provincia de lmbabura de la República del Ecuador"; Ed. Tipografía y Encuaderna­
ción Salesianas; Quito, 1920; pág. 129. 

514 



la región andina".21. 
Jijón y Caamaño discrepa del dato anotado al referir: "Esta 
conclusión del sabio etnógrafo nos parece inaceptable, pues 
no se encuentran en el Perú silbatos de esta clase; su hallazgo 
en el Ecuador parece demostrar son de aquellós el.émentos 
culturales, de origen septentrional, común entre el Ecuador y 
Moxos". 22

• 

Una vez más se ratifica nuestra propuesta de que los 
instrumentos encontrados en excavaciónes, son procedentes 
de las culturas o naciones ecuatorianas. En las fiestásdebían 
tocarse flautas, tambores y otros instrumentos de entrecho­
que. Las fiestas deben ser tratadas en su conjunto y de igual 
forma el uso y función de los instrumentos musicales. El 
instrumento solo, no dice nada fuera de su contexto social. Su 
función tiene connotaciones rituales y sociales y fos instru­
mentos eran confeccionados con esta finaUdad. Cada instru .. 
mento cumplía y cumple hasta hoy una función especial 
dentro del universo del hecho. 

González Suárez anota que "los indios acudían, vesti­
dos de gala con los mejores vestidos que tenían; el tambor no 
cesaba de resonar ni un instante, y su ruido ronco, monótono 
y acompasado, a una con el chillido penetrante y ger'nebundo 
de la flauta, comunicaba animación a los trabajadores. El 
canto alternado, repitiendo en coro exclamaciones de aHento, 
estribillos y donaires, les estimulaba a no desmayar en sus 
fatigas; y la chicha, que se repartía con pro:digalidad suma, 
alegraba los ánimos y hacía terminar en ruidosa algazara y 
borrachera común toda reunión para el trabajo del campo".23. 
En otro lugar el autor de la "Historia General del Ecuador" 
dice: "Aunque para las funciones religiosas y la celebración 
de las fiestas de sus ídolos tenían muchas tribus, unas boci-

21 Op. Cit.; pág. 129. 

22 Op. Cit.; págs.: 129-130. 

23 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de'la República del Ecuador''; Ed. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; tomo I; pág. 225. 

515 



nas o trompetas ya de madera, ya de metal, con todo parece 
que estos instrumentos no emplearon para la guerra, y sus 
ejércitos se congregaban al son de ciertas trompetas bélicas 
formadas de caracoles marinos, cuya concha estaba adherida 
a un tubo o caña hueca de madera. Tocaban también la flauta 
y el pito, pero su música era más bien un ruido desordenado 
que una combinación armónica de sonidos".24. 

El dato nos obliga a manifestar inconformidad. La músi­
ca de los indígenas no podía ni debía estar acorde con nuestro 
gusto estético. Tenemos que eliminar condicionamientos 
subjetivos para poder llegar a la esencia de la música. La 
música indígena se encuentra dentro de otra estructura cultu­
ral, tiene otros parámetros, los cuales deben ser estudiados y 
mal podemos decir que es una música ruidosa y desordenada 
sin combinación armónica. Esta música tiene su estructura, 
tiene su melodía, tiene su ritmo y se encuentra dentro de una 
estructura cultural perteneciente a cada una de las naciones 
ecuatorianas. Sin embargo, el dato es significativo por el 
aporte que nos entrega acerca de las investigaciones históri­
cas y arqueológicas. 

González Suárez en el capítulo Atlas Arqueológico, re­
frenda nuestra posición sobre los instrumentos musicales de 
las naciones ecuatorianas. Fueron creadores de cultura, la 
dinamizaron y se mantiene hasta nuestros días a través de la 
cadena de tradición. El mentado autor describe: "Las figuras 
3ª, 4ª y 5ª representan tres silbatos de barro crudo. La tercera 
es un sapo, muy bien hecho; la cuarta, un caracol, sobre el 
cual está montado un monillo y la quinta es también un 
caracol. Las dos primeras tienen un lustre de barniz negro 
bastante ordinario; la otra, también embarnizada de negro, 
tiene labores amarillas, las cuales parecen hechas en molde. 
Todas tienen sus agujerillos destinados sin duda para ensar­
tar un cordel o hilo, de que los llevan colgados". 25

• 

24 Op. Cit.; pág. 139. 

25 Op. Cit.; pág. 498. 

516 



Luego amplía el conocimiento de los silbatos: "Este idolillo 
servía también de silbato, para lo cual tiene en la parte supe­
rior una abertura (insuflación), y tras el cuello, dos agujerillos, 
para agitar el aire interior encerrado en la cavidad hueca del 
objeto. Los dos agujerillos debieron servir también para hilos 
o cordeles con que se podía suspender la figura. En las orejas 
tienen otros agujerillos cuyo destino sería acaso el mismo 
que el de los anteriores. 

Ambas piezas pertenecen a nuestra colección particu­
lar. Su tamaño corresponde, con poca diferencia, al de las 
figuras en la lámina XVll". 26

• 

Los silbatos de dos huecos de obturación y uno de 
insuflación son característicos de este tipo. No podemos 
compartir que los huecos de obturación sirvan para pasar un 
cordel ya que los agujerillos de las orejas tienen esta función; 
los huecos de obturación sirvieron para la entonación de la 
música. 

Agrega después que "existen silbatos de barro, con el 
un extremo labrado en forma de cabeza de ave (Fig. 3ª); y, el 
silbato de barro, con labores caprichosas, mediante las cua­
les parece que se ha intentado representar la figura de un 
molusco (Fig. 4ª)". 21. 

Las figuras diagramadas dejan ver que cada una de ellas 
tienen huecos de insuflación y de obturación. Sería muy inte­
resante tener la gama de hertz de cada una de las piezas. 

"La figura primera representa un silbato, trabajado en 
barro: tiene la forma de una calabaza hueca, con ocho aguje­
rillos, distribuidos simétricamente, cuatro a cada lado for­
mando dos líneas paralelas. En la boca de este vasito debió 
haber habido un cañuto delgado de madera, por el cual se 
soplaba para introducir dentro el aire y hacer sonar el instru­
mento: los agujerillos servían indudablemente para modular 
el sonido, tapándolos y destapándolos con los dedos, según 
la tonada que se quisiera tocar. 

26 Op. Cit.; pág. 504. 

27 Op. Cit.; pág. 517. 

517 



El tamaño de la figurilla corresponde al del objeto. Ha­
llóse este silbato en el valle de Yaruquí, al norte de la 
capital" 2ª. 

La muestra traída y su interpretación es correcta. Tiene 
huecos de obturación, los cuales se tapan y destapan con los 
dedos de la mano; además, existe un hueco de insuflación, 
por medio del cual se forma y emite la columna de aire que da 
movimiento al restante, detenido en la pieza. Para mayor 
información remitimos a nuestro trabajo sobre: "Nuevos 
Planteamientos a la Etnomúsica y al Folclore", en la Revista 
Sarance Nº 3, agosto 1976, págs.: 50-62. 

Al tratar sobre el caracol, González Suárez anota: "Es un 
utensilio de barro negro, endurecido al fuego. Su forma es de 
la concha marina, y aún tiene un hueco longitudinal en toda la 
extensión de la cara posterior. En la extremidad correspon­
diente a la cabeza, hay un hueco o taladro, por el cual, atrave­
sándole un hilo, podía llevarse este objeto suspendido al 
cuello o de otra parte cualesquiera. 

Como estos caracoles de barro se encuentran solamen­
te en las provincias interiores de la República, conjeturamos 
que los fabricaban adrede los Quitos, para servirse de ellos, 
supliendo la falta de conchas naturales de caracoles marinos, 
los cuales empleaban las antiguas tribus indígenas a manera 
de bocinas o trompetas, tanto en la guerra, como en sus 
fiestas religiosas. 

El tamaño de esta pieza es el mismo que el de las figuras 
que las representan en la lámina. Los caracoles de barro los 
hemos hallado en las provincias de Pichincha y de 
lmbabura". 29

• 

Es evidente que en la parte superior tenga un hueco de 
insuflación para hacer sonar la trompeta natural llamada ca­
racol. Este instrumento suplía y todavía suple, en las persis­
tencias culturales, a las conchas marinas durante las fiestas 
de San Juan en las provincias de lmbabura y Pichincha, así 

28 Op. Cit.; pág. 613 

29 Op. Cit.; pág. 648. 

518 



como en otras provincias de la Sierra y del Oriente. En investi­
gaciones realizadas por el Instituto Otavaleño de Antropolo­
gía (1968-1980) hemos encontrado este instrumento en la 
Cultura Shuar. Cuando lo tocan dicen que "están haciendo 
cacho". 

En la lámina XXXIX encontramos a un indígena sentado 
en actitud de tocar un tambor; lleva colgado al pecho un 
rondador de cinco tubos. Es la zampoña o flauta de pan, 
usada por nuestros indígenas y conocida en el Ecuador con el 
nombre de "rondador" (González Suárez, Tomo 1, 1969; 
págs.: 659-661 ). Este instrumento lo usan, con un número de 
siete canutillos, los indígenas de Cumbas y de San Rafael en 
sus festividades rituales. 

Los instrumentos arqueológicos son muy abundantes 
en las culturas )Vo naciones ecuatorianas. Los estudiosos 
ofrecen datos circunstanciales sobre pitos, ocarinas, caraco­
les, kipas, flautas de hueso, flautas de pan y otras muestras, 
las cuales determinan el uso y función que tuvieron estos 
instrumentos en nuestro Ecuador. 

En los trabajos de Emilio Estrada encontramos estos 
instrumentos en: "Los Huancavilcas: últimas civilizaciones 
prehistóricas de la Costa del Guayas", "Prehistoria de Mana­
bí", 1957; José Alcina y Miguel Rivera: "Exploraciones ar­
queológicas en la Costa de Esmeraldas", 1971; Ferdon y John 
Corbett: "Depósitos arqueológicos de la Tolita", 1941; Carlos 
Emilio Grijalva: "La expedición de Max Uhle a Cuasmal, o sea 
la protohistoria de lmbabura y Carchi", 1937; Carlos Manuel 
Larrea: "Prehistoria de la Región Andina del Ecuador", 1972, 
etc. Sería extenso dar la bibliografía que determina la existen­
cia de instrumentos musicales en el tiempo prehispánico. 

José Echeverría arqueólogo del Instituto Otavaleño de 
Antropología, en su "Glosario Arqueológico" trae datos de 
flautas: pág. 142. Los datos son circunstanciales debido al 
trabajo específico de la obra. Sin embargo remitimos a nues­
tros lectores a dicha fuente 30

• 

30 ECHEVERRIA, José: "Glosario Arqueológico"; Ed. Gallocapitán, Otavalo-Ecuador, 
1981; pág. 142. 

519 



Segundo Luis Moreno en su libro: "Música y Danzas 
Autóctonas del Ecuador", en uno de los capítulos trata sobre 
los instrumentos arqueológicos y establece las gamas tona­
les de cada uno de ellos, cita las siguientes muestras: Ocarina 
de Colimes; Ocarina de Taura; Silbato de Colimes; Silbato de 
Puná; Silbato de Guayaquil; Silbato en forma de paloma; 
Silbato antropomorfo; Silbato en forma de tortuga; Zoomor­
fo de Pascuales; Silbato de barro litóideo de Yaguachi; Silba­
to Cónico; Zoomorfo de Manabí, de barro litóideo; Silbato en 
forma de ánfora; Silbato en forma de cuerno de caza, de 
Colimes, con un hueco para suspenderlo al cuello; Zoomorfo 
de Chonana; Silbato de Samborondón; Zoomorfo (guaca­
maya) de El Oro; Antropomorfo del Guayas; y, Silbato zoo­
morfo del Morro. Ocho flautas de hueso, el dato es tomado de 
Peabody en Jacinto Jijón y Caamaño; "Nueva Contribución 
al Conocimiento de los Aborígenes de la Provincia de lmba­
bura de la República del Ecuador", Quito, 1920; y, cita a otros 
autores sin referir que estos datos son de segunda mano. 31. 

En cuanto a las ocarinas y silbatos hace un análisis de 
las gamas tonales encontradas en cada pieza y da por senta­
do, según la escala temperada, los tonos que contiene cada 
una. En esta parte no estamos de acuerdo ya que el trabajo 
debería haber llevado signos fenomenológicos que suplan la 
falta de artefactos modernos que dan la frecuencia de onda 
en Hertz o Tints, como lo hace Menzizlao Kolinski, en su obra 
"Sistemas de Clasificación Tonal"; sin embargo, considera­
mos el tiempo en que realizó este estudio, en donde no se 
contaba con los aparatos sofisticados que ahora existen. Las 
gamas no son tratadas técnicamente sino estimativamente. 

4.0.2. CRONISTAS E HISTORIADORES 

En los libros de cronistas encontramos datos sobre los 
instrumentos musicales, los cuales nos demuestran, con luz 

31 MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco 
Ricke; Quito, 1949; págs.: 42-70. 

520 



meridiana, en el tiempo de la conquista los fenómenos cultu­
rales que existían en ese entonces. Es por esta razón que 
acudimos a sus documentos, con el fin de formar la cadena de 
tradici_ón oral y llegar a comprobar la constante de los instru­
mentos musicales. En mi.trabajo de: "Constantes y Variantes 
en la Etnomusicología y Folclore", hablo sobre cómo recons­
truir la historia de los instrumentos musicales, a través de 
Cronistas, Historiadores y Viajeros; añádase a estos, los do­
cumentos encontrados en las investigaciones de campo, los 
cuales complementan el universo de la investigación.32 

Enrique de Vedía en "Historiadores Primitivos de In­
dias" relata: "Cuando van a las batallas los indios en algunas 
provincias, llevan caracoles grandes, que suenan mucho a 
manera de bocinas"33

. 

El dato demuestra que los caracoles tenían una función deter­
minada y servían para hacer señales tanto para las guerras 
como para las festividades. Este fenómeno lo encontramos 
en nuestras investigaciones; cada uno de los toques de los 
caracoles sirven para estar en 
guardia para la pelea, para la pelea misma y otros para la 
retirada. En tiempo de las fiestas rituales o de algún otro 
acontecimiento, suena el caracol en señal de que se acerca la 
fiesta o cualquier suceso. 

Bernal Díaz del Castillo, en "Conquista de Nueva Espa­
ña", anota: "Y luego como llegó a vista del pueblo, antes de 
llegar a él salen muchos guerreros, y le comenzaron a tirar 
varas, flechas y piedras de honda, y fue tanto como granizo, 
que le hirieron tres caballos y muchos soldados, sin poderles 
hacer cosa ni daño ninguno; y hecho esto, luego se suben 
entre los riscos y fortalezas, y desde allí les daban voces y 
gritos y tañían sus caracoles y atabales" 34

. Se confirma la 

32 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Constantes y Variantes en la Etnomusicología y el 
Folklore"; en Revista Sarance Nº 1, Otavalo-Ecuador, octubre de 1975; pág. 23-44. 

33 VEDIA, Enrique de: "Historiadores Primitivos de Indias"; Ed, Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Tomo I; Madrid, 1946; pág. 486, 

34 DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: ,;Conquista de Nueva España"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Volumen 11; Madrid, 1947; pág. 162. 

521 



tradición y el uso y función del instrumento en tiempos de 
guerra. Líneas abajo, el autor anota: "Pues ya que estábamos 
en salvo cerca de nuestros aposentos, pasada ya una gran 
obra donde habíél mucha agua e muy honda, y no nos podían 
alcanzar las piedras ni varas ni flechas y estando el Sandovai 
y el Francisco de Lugo y Andrés de Tapia con Pedro de Alvara­
do, contando cada uno lo que había acaecido y lo que Cortés 
mandaba, tornó a sonar el atambor y otros atabaiejos, y 
caracoles y cornetas y otras como trompetas, y todo el sonido 
dellas espantable y triste" 35

• El dato confirma la existencia 
de los instrumentos hechos de caracoles, llamados trompe­
tas naturales. El uso de estos debe entenderse como el resul­
tado de la interacción entre los hombres de una sociedad, 
cuyo contenido corresponde al producto de la actividad cultu­
ral de una sociedad o de una cultura. Los instrumentos eran 
populares, orales, funcionales, tradicionales, anónimos y se 
encontraban circunscritos a una zona geocultural. 

Fernández de Oviedo en "Historia General y Natural de 
las Indias", refiere "No faltó día de ser acometidos y pelear 
con indios, los cuales se allegaban para esto de muchas 
partes, con muchas bocinas de cabos grandes, que se oían de 
muy lejos, e con tanta grita e alaridos, que parecían que 
aquellos valles y PE1ñas se abrían" 38

• 

Este dato es sustantivo dentro de los instrumentos mu­
sicales, ya que determina el uso de los caracoles marinos, 
técnicamente conocidos como trompetas naturales, en las 
guerras de la conqúista. Esto demuestra una vez más la per­
sistencia de los instrumentos musicales; no olvidemos que a 
las trompetas, sean de cerámica o naturales, se les añadía 
unos cabos de guadúa o de otro material con la finalidad de 
que se pueda tocar con m~yor facilidad. 

Garcilaso d~ la Vega en "Comentarios Reales de los 
Indios", da una variante de construcción de las bocinas: "En 

35 Op. Cit.; pág. 167. 

36 FERNANPEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; Ed. Atlas; 
en Biblioteca de Autores Españoles; Vol. 111; Madrid, 1959; pág. 19. 

522 



su antigua gentilidad, antes de ser conquistados por los In­
cas, adoraban por dios la figura de un perro; y así lo tenían en 
sus templos por ídolo, y comían carne de los perros sabrosísi­
mamente, que se perdían por ella. Sospéchase que adoraban 
al perro por lo mucho que les sabía la carne. En suma, era la 
mayor fiesta que celebraban el convite de un perro; y para 
mayor ostentación de la devoción que tenían a los perros, 
hacían de sus cabezas una manera de bocinas, que tocaban 
en sus fiestas y bailes por música muy suave a sus ídolos; y 
en las guerras los tocaban para terror y asombro de sus 
enemigos; y decían que la virtud de su dios causaba aquellos 
dos efectos contrarios; que a ellos, porque les honraban, les 
sonase bien, y a sus enemigos los asombrase e hiciese huir. 
Todas estas abusiones y crueldades les quitaron los incas; 
aunque para memoria de su antigüedad les permitieron, que 
como eran las bocinas de cabeza de perros, lo fuesen de 
cabezas de corzos, gamos o venados, como ellos más quisie­
sen; y así las tocaban en sus fiestas y bailes; y por la afición o 
pasión con que esta nación comía los perros, les pusieron un 
sobrenombre que vive hasta hoy, que nombrando el nombre 
Huanca, añaden como perros" 37

• 

De este documento se desprende la construcción de las 
bocinas o trompetas naturales, las cuales fueron hechas de 
diferentes materiales, inclusive de las cabezas de animales. 

El dato, además, demuestra la constante del hecho que 
se relaciona con las culturas más antiguas y que por medio de 
la tradición oral se han mantenido vigentes hasta nuestros 
días. 

Sería interesante seguir los lineamientos trazados por 
Menszyslaw Kolinski en su trabajo: "Classification of Tonal 
Structures" para poder dimensionar las gamas tonales que 
se encuentran tabuladas en esta obra. El autor anota: "La 
clasificación de estructuras tonales presentada en este docu­
mento ha sido diseñada para facilitar la investigación descrip-

37 GARCILASO, de la Vega: "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Tomo 11; Madrid; 1963; págs.: 206-207. 

523 



tiva y comparativa de la estructuración tonal de la mus1ca 
tribal de Oriente y Occidente. Mientras el tamaño de ciertas 
construcciones instrumentales de tono han sido parcialmen­
te influenciadas por factores no musicales como la localiza­
ción equidistante de los orificios de la flauta o la aplicación de 
unidades de medida lineal sagrada, son determinantes bási­
cos de patrones tonales vocales como también de la mayoría 
de sistemas tonales. Este y oeste, son las relaciones acústicas 
entre los tonos empleados. Estas relaciones son aparente­
mente relativas de simplicidad de ciertos radios de vibración, 
a pesar que los intervalos actualmente usados, a menudo 
constituyen solamente una aproximación más o menos vaga 
a estos radios de vibración. La armónica consonancia de las 
gamas tonales está en íntima relación con "tints" y cada 
instrumento sea arqueológico o actual, debe ser tratado con 
esta metodología" 38

• 

Fray Bartolomé de las Casas al referirse a las guerras 
también anota la existencia de "bocinas o cuernos y 
atambores" 39

• Esto demuestra que las "bocinas,o cuernos o 
kipas" eran usados para dar señales40

• 

Bernal Díaz del Castillo en "Conquista de Nueva Espa-
ña", describe: "Y como oyó-Francisco de Lugo- las esca­

. petas que tiraban y el gran ruido de atambores y trompetillas, 
y voces e silbos de los indios, bien entendió que estaba 
envuelto en guerra, y con mucha presteza e con gran concier­
to acudió a las voces e tiros" 41

• Las evidencias son constantes 
a poco tiempo de la conquista y por qué no decir en la misma 
conquista. Allí se usaban estos instrumentos que se encuen­
tran en las persistencias culturales ecuatorianas. 

38 KOLINSKI, Mieczyslaw: "Classification of Tonal Structures"; Editada por la Universidad 
de ILLINOIS, 1957; págs.: 38-76. 

39 DE LAS CASAS, Fray Bartolomé: "Historia de las Indias"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Madrid, 1961; pág. 60. 

4-0 Op. Cit. pág. 60. 

41 DIAZ DEL CASTILLO, Berna!: "Conquista de Nueva España"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Volumen 11; Madrid, 1947; pág. 27. 

524 



Fr. Bartolomé de las Casas en su obra "Historia de las 
Indias", comenta: "desta tierra pasó adelante a otra llamada 
Catiba, y echando anclas en la boca de un gran río, la gente 
della, con cuernos y atambores, se andaba todo moviendo y 
apellidando" 42

• 

Vedía anota que para las guerras "salían los indígenas 
con instrumentos de defensa y llevaban instrumentos de 
bocinas, y atambores y flautas" 43

. Vedía recuerda que cuando 
pasaba un cometa "hacían grandísimo ruido con bocinas, 
atabales y gratas" 44

• Tito de Castro narra que cuando asoma­
ron los españoles y unos negros, los indígenas les cercaron 
"con gran cantidad de gente con muchos chiflos y boxinas e 
trompetas y gran griterío" 45

. Garcilaso de la Vega describe 
cuando hacían guardia, los indígenas hacían "grandísima 
grita y vocería y sonidos de trompetas y atabales y caracoles y 
caminaban los unos contra los otros"46

• Garcilaso de la Vega 
narra que al romper el alba, mandó el cacique tocar armas y 
se escuchó "mayor vocería y ruido de trompetas y 
atambores" 47

• El mismo autor en otro lugar añade: 
"No les faltó habilidad a los amautas, que eran los 

filósofos para componer comedias y tragedias y eran los que 
mantenían las tradiciones sobre los instrumentos músicos 
como flautas, kipas, ocarinas, atabales y otros" 48

• Fernández 
de Oviedo describe los rituales sacrificiales que se encontra­
ban llenos de gran boato donde la música era una de las 

42 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Historia de las Indias"; Ed. Atlas; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Vol. 11; Madrid, 1961; pág. 60. 

43 CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; Ed. Atlas, en Biblioteca de Autores 
Españoles; Vol. 11; Madrid, 1947; pág. 373. 

44 VEDIA, Enrique de: "Historiadores primitivos de Indas"; Ed. Atlas, en .Biblioteca de 
Autores Españoles; Tomo I; Madrid, 1946; pág. 208. 

45 CASTRO, Diego Tito de: "Relaciones de la Conquista del Perú y hechos del Inca Manco 
11"; Colección de libros y documentos relevantes de la Historia del Perú; Ed. Imprenta y 
Librería Santamaría i Ca; Lima, 1916; pá¡:¡s.: 65-66. 

46 GARCILASO, de la Vega, Inca; "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas, en Bibliote­
ca de Autores Españoles; Madrid, 1963; págs.: 172-173. 

47 Op. Cit.; pág. 277. 

48 Op. Cit. págs.: 79-82. 

525 



partes esenciales y llevaban "muchos atabales e bocinas de 
caracoles grandes, tienen trompetas de mala gracia e doloro­
so oir, e de grandes alaridos de mucho dolor""ª. En las gran­
des fiestas, anota Garcilaso de la Vega, llegaban grandes 
cuadrillas de gente de las diferentes naciones y "cada una de 
ellas llevaba sus instrumentos de atambores, trompetas, bo­
cinas y caracoles, conforme a la usanza de sus tierras, con 
nuevos y diferentes cantares, compuestos en su propia len­
gua, en loor de las hazañas y excelencias del capitán general 
Capac Yupanqui y luego entraron los soldados de guerra con 
sus armas en las manos, cada nación de por sí, cantando 
también las hazañas que sus Incas habían hecho en la guerra 
y tocaban cuernos, bocinas y trompetas" 50

• 

Los datos de los diferentes cronistas determinan el uso 
y la función que cumplía cada uno de los diferentes instru­
mentos musicales. En ocasiones se usaba la trompeta o el 
caracol como señal de guerra y en otras ocasiones se emple~­
ba el tambor grande, como señal para los sacrificios rituales, 
como a continuación detallaremos. 

Antes de iniciar el período agrícola, las culturas ecuato­
rianas debían purificar la tierra con la finalidad de que el año 
sea fructífero en cosechas y en bienes; con este propósito, 
hacían sonar el tambor grande llamado "tambor de los infier­
nos"; Bernal Díaz del Castillo relata que "los cueros de aquel 
tambor era de sierpes muy grandes; e en aquella placeta 
tenían tantas cosas muy diabólicas de ver, como: bocinas, 
trompetillas y navajones, y muchos corazones quemados 
zahumaban con ellos a los ídolos" 51. Con estos ritos se purifi­
caba la tierra y se daban fiestas con instrumentos músicos. El 
citado autor en otra parte anota: "Para sus fiestas tañían 

49 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; Ed. Atlas, 
en Biblioteca de Autores Españoles; Vol. V; Madrid, 1959; pág. 101. 

50 GARCILASO, DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas, en 
Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1963; pág. 214. 

51 DIAZ DEL CASTILLO, Berna!: "Conquista de Nueva España"; Ed. Atlas, en Biblioteca de 
Autores Españoles; Madrid, 1947; págs.: 90-91. 

526 



atabalejos, y trompetillas y terminaban con grandes 
borracheras" 62

• 

Gonzalo Fernández de Oviedo en "Historia General y 
Natural de las Indias", describe: "En sus batallas o guerras 
usan los indios traer banderas y escuadras bien ordenadas, e 
muchas trompetas e gaitas, o ciertos instrumentos musicales 
que suenan muy al propósito como gaitas e tambores e rabe­
les; e sus personas, con hermosos penachos. Pelean con 
varas y estólicas e lanzas de treinta palmos, e con piedras y 
hondas" 63

• Los instrumentos que los cronistas describen son 
datos dignos de credibilidad, ya que ellos fueron los primeros 
transcriptores y fueron los testigos de cuanto sucedió. lo 
único que podemos argumentar en contra es el no haber 
puesto en sus descripciones los propios nombres de aquellos 
instrumentos; sin embargo, nos dan testimonios que forman 
la cadena de tradición oral y que gracias a ella permanece el 
dato hasta nuestros días. 

Bernal Díaz del Castillo habla de "trompetillas", aña­
diendo que los indios llevaban tambores para sus guerras 54

• 

Cieza de León también refuerza los datos al señalar los instru­
mentos que portaban para la guerra, como: "bocinas, atam­
bores, flautas y otros instrumentos" 66

• Cuando llegaban los 
ejércitos, según Fray Bartolomé de las Casas, el jefe del ejérci­
to daba una señal, quienes arremetían con un "caracol gran­
de que suena como una corneta: en otras partes con un atabal 
chequito que llevan consigo al hombro y en otras con instru­
mentos de huesos de animales o de pescados que hacen 
algún sonido, de los cuales también usaban para recoger por 
señal" 56

• 

52 Op. Cit.; pág. 258. 

53 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo. Op. Cit.; pág. 239. 

54 DIAZ DEL CASTILLO, Berna!, Op. Cit.; pág. 28. 

55 CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; Ed. Atlas, en Biblioteca de Autores 
Españoles; Madrid, 1947; pág. 371. 

56 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: Apologética Historia"; Ed. Atlas, en Biblioteca de 
Autores Españoles; Tomo 111; Madrid, 1958; pág. 223. 

527 



Los documentos rastreados en cronistas son abundan­
tes. Francisco de Avila, refiere que después de regresar de sus 
fiestas "tocaban constantemente el huanupaya, llamado 
caracol" 57

• Estos sonidos eran una forma de comunicación de 
aquellas culturas dando aviso de su regreso a casa. Bernal 
Díaz del Castillo en tiempo de la Conquista de la Nueva Espa­
ña, anota:"E yendo así como dicho tengo, viénense a encon­
trar con nosotros dos escuadrones, que habría seis mil, con 
grandes gritas, atambores y trompetas y tirando varas, y 
haciendo como fuertes guerreros" 58

• Este dato dimensiona 
los instrumentos que llevaban a la guerra, como los mencio­
nados líneas arriba. Enrique de Vedia, también certifica dicho 
dato al tratar de la construcción de los instrumentos de cuer­
da y determinando su compleja estructura: "El sacerdote que 
administra el oficio da tres vueltas alrededor del cautivo, 
cantando en tono de lloro y luego ábrelo por el pecho; rocían­
le la cara con sangre, sácanle el corazón y desmiembran el 
cuerpo. Da el corazón al prelado, pies y manos al rey, los 
miembros al que lo prendió, las tripas a las trompetas y el 
resto al pueblo para que todos lo coman" 59

• La repartición de 
los despojos se encontraba estratificada; una parte les co­
rrespondía a aquellos que tocaban las trompetas. 

Pedro Cieza de León habla de manera explícita sobre la 
flauta y relata: "Por lo bajo de las cañas hacen agujeros por 
donde el aire puede respirar cuando algún viento se levanta; 
hacen gran sonido y parece música de diablos" 60

• Aquí encon­
tramos una muestra del uso de la flauta en aquellos tiempos 
que hasta el momento se ha venido manteniendo y podemos 

57 DE AVILA, Francisco: "Dioses y Hombres de Huarochiri"; Serie de Artículos y Textos 
Críticos; Nº 1; Ed. bilingüe; Lima-Perú, 1966; imp. esp. fotocopiados; págs.: 178-189. 

58 DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Conquistíl de Nueva España"; Ed. Atlas, en Biblioteca de 
Autores Españoles; Vol. 11; Madrid, 1947; pág. 56. 

59 VEDIA, Enrique: "Historiadores Primitivos de Indias"; Ed. Atlas, en Biblioteca de Auto­
res Españoles; Tomo I; Madrid, 1946; págs.: 284-285. 

fiO CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; Ed. Atlas, en Biblioteca de Autores 
Españoles; Madrid, 1947; pág. 374. 

528 



encontrarla en las diferentes manifestaciones culturales 
ecuatorianas. 

Sobre el rondador, Garcilaso de la Vega relata: "De 
música alcanzaron algunas consonancias, las cuales tañían 
los indios collas, o de su distrito, en algunos instrumentos 
hechos de cañutos de caña, cuatro o cinco cañutos atados a la 
par; cada cañuto tenía un punto más alto que el otro, a 
manera de órganos. Uno de ellos andaba en puntos bajos, y 
otro en más altos, y otros en más y más, como las cuatro 
voces naturales tiple, tenor, contralto y contrabajo. Cuando 
un indio toca un cañuto, respondía el otro en consonancia de 
quinta, o de otra cualquiera, y luego el otro en otra consonan­
cia, y el otro en otra, unas veces subiendo a los puntos altos, y 
otras bajando a los bajos, siempre en compás. No supieron 
echar glosa con puntos disminuidos, todos eran enteros de 
un compás. Los tañedores eran indios enseñados para la 
música al rey y a los señores de vasallos, que con ser tan 
rústica la música no era común, sin'b que la aprendieron y 
alcanzaron con su trabajo. Tuvieron flautas de cuatro o cinco 
puntos como las de los pastores; no las tenían juntas en 
consonancia, sino cada una de por sí, porque no las supieron 
concertar, por ellas tañían sus cantares compuestos en verso 
medio, los cuales, por la mayor parte, eran de pasiones amo­
rosas, ya de placer, ya de pesar, de favores o disfavores de la 
dama" 61

• En la primera parte del dato habla de los "sicus" y de 
los rondadores y en la segunda trata de las flautas denomina­
das pingullos. Es significativo el dato por contener la estratifi­
cación de oficios, ya que estos constituían una clase dedicada 
a dar música a los reyes y a las clases altas de estas culturas. 
Luego, el autor anota: "Cada canción tenía su tonada conoci­
da por sí, y no podía decir dos canciones diferentes· por una 
tonada; y esto era porque el galán enamorado, dando música 
de noche con su flauta por la tonada que tenía, decía a la 
dama y a todo el mundo el contento y descontento de su 

61 GARCILASO, DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de los Incas"; Ed. Atlas, en 
Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1963; pág. 78. 

529 



ánimo, conforme al favor o satisfacción que se le hacía. De 
manera que se puede decir que la flauta hablaba. Una indíge­
na respondió: "Señor, déjame ir donde voy, sábete que aque­
lla flauta que oyes en aquel otero me llama con mucha pasión 
y ternura, de manera que me fuerza ir allá. El amor me lleva 
allá para que sea yo su mujer" 62

• Cada tonada llevaba un 
mensaje y era conocido según la forma de tocar. Se narraba 
"los amoríos, las guerras, los hechos de los reyes, los sucesos 
del imperio y todo se conocía por medio de su mensaje" 63• En 
estos datos encontramos pruebas irrefutables de la constante 
de los instrumentos que trataremos en su debido lugar. 

Los datos registrados en cronistas reafirman la tesis 
sobre "Constantes y Variantes en la Etnomúsica y Folklore", 
publicado en la Revista Sarance Nº 1; octubre de 1975; 28-44; 
en este artículo damos algunos lineamientos de cómo debe 
tratarse la reconstrucción de los fenómenos culturales, va­
liéndonos de muestras arqueológicas de documentos de cro­
nistas, historiadores, viajeros y de la comprobación de cam­
po de estos valores, a fin de establecer la constante de los 
hechos; sin embargo, se encuentra sujeto a variantes por los 
procesos históricos y modos de producción que se han veni­
do insertando en los diferentes arcos de la historia. Cada 
instrumento estaría remontándose al paleolítico superior, 
con mayor acentuación en el neolítico y en las grandes civili­
zaciones o naciones. Estos hechos se encuentran revitaliza­
dos y recreados por las persistencias culturales, las cuales 
son las poseedoras, portadoras y dinamizadoras de los mis­
mos. Para mayor confiabilidad de la tesis, remitimos al citado 
trabajo. 

González Suárez en "Historia General de la República 
del Ecuador" trae datos coincidentes con los instrumentos 
encontrados en las persistencias culturales ecuatorianas; di­
ce: "Aunque para las funciones religiosas y la celebración de 

62 Op. Cit.; pág. 78. 

63 Op. Cit.; págs.: 78-79. 

530 



las fiestas de sus ídolos tenían muchas tribus unas bocinas o 
trompetas ya de madera, ya de metal, con todo parece que los 
Incas no emplearon nunca estos instrumentos en la milicia, y 
sus ejércitos se congregaban al son de ciertas trompas béli­
cas formadas de caracoles, cuya concha estaba adherida a un 
tubá'ó caña hueca de madera" 64

• Este instrumento, en todas 
las subculturas del grupo quichua-hablante, se denomina 
bocina y en toda la serranía existe gran variedad de ellas, el 
autor señala además el material de construcción con una 
añadidura: el pabellón de concha, ~rina. Esta forma de cons­
trucción corresponde a las actuales bocinas de lmbabura, 
Cotopaxi, Tungurahua, Chimborazo, Cañar y de otras provin­
cias de la Sierra. González Suárez, testifica que "tocaban 
también la flauta y el pito, pero su música era más bien un 
ruido desordenado que una combinación armónica de 
sonidos" 65

• 

Discrepamos en cuanto a la interpretación que González 
Suárez hace de la música. No podemos criticar fuera de la 
cultura sino formando parte de ella, solamente así podemos 
ver que no son ruidos sino música en la extensión de la 
palabra. Añade a estos datos que en la guerra se escuchaban 
"la vocería y algazara de las tropas, los toques penetrantes de 
sus quipas y bocinas, el son ronco y monótono de innumera­
bles tambores de guerra, el choque de unas armas con otras, 
el galopar de los caballos que iban y venían discurriendo por 
toda parte y como nadando de un lado a otro en ese océano 
de indios" 66

• 

En tiempo de la conquista, por la insurrección de Túpac 
Amaru se emitió una Ordenanza que reza así: "Por causa del 
rebelde, prohíbense las trompetas o clarines que usan los 
indios en sus funciones, a los que llaman "pututos" y que son 

64 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Tomo I; Quito, 1969; pág. 239. 

65 Op. Cit.; pág. 239. 

66 Op. Cit.; pág. 999. 

531 



caracoles marinos de un sonido extraño y lúgubre". Este 
hecho lo citamos con la finalidad de demostrar como se 
quería terminar con la cultura indígena, y por ende con los 
instrumentos musicales. También existen prohibiciones so­
bre las festividades, que, el mismo González Suárez las emite 
siendo él Obispo de lbarra. 

4.0.3. VIAJEROS V ESTUDIOSOS CONTEMPORANEOS 

Festa vio una bocina entre los indios del Cañar, a fines 
del siglo pasado y al respecto dice: "La bocina se parece a un 
oboe, con el cual tiene también semejanza a un sonido. Siem­
pre me ha producido agradable impresión al oír, al atardecer, 
resonar en lejanía, en la quietud del campo las notas melodio­
sas de este instrumento, que el indio suele tocar mientras, 
terminado el trabajo diario, está descansando en el umbral de 
su choza" 67. Este instrumento de su primigenio uso pasó a la 
función de pastoreo y de vaquería, como queda ya expre­
sado. 

Pedro Fermín Cevallos en 1889 describe la flauta en los 
siguientes términos: "Flautín con la embocadura hacia una 
de sus extremidades". El flautín descrito por Cevallos se 
refiere a la flauta travesera que tiene un hueco de insuflación 
y seis de obturación 68

• El Padre Vargas acerca del pingullo 
anota: "Es construido de caña y de hueso con tres o seis 
perforaciones" 69

• El Padre Vargas no toma en cuenta los hue­
cos de insuflación y únicamente refiere los huecos de obtura­
ción. Gonzalo Rubio Orbe en la obra "Punyaro", relata: "El 
pingullo es de carrizo o zuro y en la parte superior hay una 

67 FESTA, E.: "Nel Darien e nell'Ecuador. Diario di viagio de un naturalista"; Ed. Editrice 
Torinese; Torino, 1909; pág. 230. 

68 CEVALLOS, Pedro Fermín: "Resumen de la Historia del Ecuador desde su origen hasta 
1845"; Ed. Imprenta de la Nación; Guayaquil, 1889; pág. 153. 

69 VARGAS, José María: "El arte ecuatoriano"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1960; págs.: 331-332. 

532 



lengüeta que soplando produce ruido" 70
• 

Osculati en su trabajo: "Quito en 1947", apunta: "Las 
flautas son hechas de carrizo con seis huecos que se tapan 
con los dedos de las manos y uno por donde se sopla" 11

• 

Joseph Kolberg en.1938 describe los instrumentos mu­
sicales y aporta con los siguientes datos: "Sus instrumentos 
predilectos son los pitos, trompetas y tambores, con los cua­
les, en sus procesiones solemnes, producen gran alboroto, y 
cuanto mayor es éste, más grande es la solemnidad. En lo 
demás es muy acostumbrado un pequeño rondador de un 
sonido sumamente suave, que hacen sonar en sus caminatas 
solitarias por las nocturnas calles desiertas" 72

• los instrumen­
tos relatados van afirmando nuestra hipótesis de trabajo de 
que existe una constante en los instrumentos musicales y que 
podemos rehacer la historia de los instrumentos de las cultu­
ras ecuatorianas. 

Kerret, en su "Diario de viajes alrededor del mundo: 
1853 a 1855", relata: "Existe una rf'lúsica, una música de 
verdaderos negros, compuesta de tres o cuatro bombos, flau­
tas y otros instrumentos estridentes que no cesaban de 
resonar" 73

• Las flautas no fueron traídas por la cultura afro 
sino que por el proceso de dinamización se socializó en esa 
cultura amén del continuo contacto con los indios de la 
Sierra. 

El Nuevo Viajero Universal también apunta los instru­
mentos de nuestra preocupación: "Desde este punto empe­
zaban ellos a adiestrarse en danzas nacionales, y al son de un 
tamboril y una flauta, tañidos por un indio, hacían una espe-

70 RUBIO ORBE, Gonzalo: "Punyaro. Estudio de Antropología Social y Cultural de una 
comunidad indígena y mestiza"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1956; págs.: 
240-241. 

71 OSCULATI: "Quito en 1947; en Biblioteca Mínima; Ed. CCE, Quito, 1960; pág. 320. 

72 KOLBERG, Joseph: "Quito a través de los siglos"; Ed. Artes Gráficas; Quito, 1942; pág. 
179. 

73 KERRET, René de: "Diario de viajes alrededor del mundo"; 1852 a 1855"; Ed. Casa de 
la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1972; pág. 57. 

533 



cie de enlaces de poco gusto" 14. Las melodías brotadas por la 
flauta debían parecerle de mal gusto porque su oído estaba 
adiestrado a la cultura occidental y mal podían entender la 
cultura de nuestros indígenas y de nuestras culturas ecuato­
rianas: sin embargo, hace el aporte como confirmación de la 
existencia de estos instrumentos. 

Stevenson habla de "trompetas" (Stevenson, 1808; 
pág. 197). En otra parte anota: Al anochecer de 40 a 50 jóve­
nes tocan el pífano, guitarras, arpa y otros instrumentos" 
(Stevenson, 1808: pág. 232). Segundo Luis Moreno habla de 
la quena y da una explicación muy clara y precisa. "Es una 
flauta de caña recta, con la embocadura muy diversa a la del 
pingullo, circunstancia que la hace cambiar. Tiene seis hue­
cos: cuatro al frente, uno más abajo y al costado derecho para 
taparlo con el dedo meñique, y el último atrás, como el clari­
nete" (Moreno, 1949: pág. 36). El pingullo es una flauta verti­
cal de embocadura de dulzaina, con dos huecos en la parte 
inferior, en dirección de la embocadura y uno atrás que lo 
cubre el dedo pulgar. Es de caña llamada tunda, que en el 
Azuay le denominan duda. Realiza la pentafonía y es de soni­
do fuerte, claro y a veces estridente" (Moreno, 1949: 36). La 
Chirimía instrumento propio de la región del Azuay, "es un 
instrumento musical de soplo y con caña doble. Produce un 
sonido fuerte, áspero, estridente de timbre -a distancia­
parecido a la trompeta" (Moreno, 1949: 35-36). Lizarraga en 
1946 dice: "Muchos de estos indios están toda la noche en 
paso sin dormir tocando una flautilla, aunque la música, para 
nosotros a lo menos, no es muy suave" (Lizarraga, 1946: 81 ). 

Todos estos datos demuestran la constante del hecho 
que se ha mantenido hasta nuestros tiempos gracias a la 
tradición oral y a la fuerza de la costumbre. Los instrumentos 
musicales son colectivos, socializados y vigentes. La comuni­
dad o la zona cultural es la que preserva su acervo y no 
permite que los patrones culturales se cambien. Además, 

74 EL NUEVO VIAJERO UNIVERSAL: en "El Ecuador Visto por los Extranjeros", Biblioteca 
Mínima Ecuatoriana; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960; pág. 263. 

534 



tanto la técnica de construcción de los instrumentos musica­
les como de su música se transmite de padres a hijos forman­
do la cadena de tradición. Son tradicionales y se encuentran 
circunscritos a una zona geocultural. Cada instrumento o sus 
variables, dentro de una constante, permanece en un límite 
geog·ráfico y cada uno de ellos responde a sus propias mani­
festaciones culturales. 

4.1 AEROFONOS LIBRES 

Son aquellos en que la columna o masa de aire vibrante 
no está imitada por la cámara. 

4.1.1. ZUMBAMBICO V WEMASH 

4.1.1. 1. HISTORIA V DESCRIPCION 

El "zumbambico", según información recibida, se re­
monta a tiempos pasados. Este instrumento-juego lo confec­
cionaban con pedazos de cerámica o con un pedazo de made­
ra; posteriormente, al aparecer las tapas de gaseosas, apla­
nan los tillos y forman con ellos el cuerpo del instrumento. 

El zumbambico es redondo, en la parte central del círcu­
lo se perforan dos huecos, se introduce en estos orificios unas 
soguillas de cabuya o un hilo que remata con un nudo. Con 
los dedos índices de las manos se le da vueltas hasta que el 
hilo quede torcido; luego, se estira y se encoge produciendo 
un sonido de moscardón. El sonido es débil en un principio, 
luego fuerte hasta terminar en su primer movimiento con un 
sonido suave 1

• 

Este instrumento-juego lo hemos confeccionado y nos 
hemos recreado con él, sin tomar en cuenta el sonido que 
producía. El zumbambico era el juego predilecto de todos los 
niños. Hoy hemos podido verificar que tiene un sonido espe-

Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología. Informante: Luis Alberto Coba, 85 
años, El Ejido, Parroquia San Francisco, Cotacachi, lmbabura; 15 de agosto de 1982. 

535 



cial y que muy bien puede ser utilizado como instrumento 
musical. Se aproxima a una tercera menor; va desde un 
pianísimo hasta un fuerte y termina con un pianísimo. 

Alfredo Costales al hablar del zumbambico dice: "es un 
juego muy común entre los escolares campesinos. Consiste 
en una rodaja de lata atravesada en un hilo, que mediante un 
torcimiento previo produce un zumbido alegre" 75. El dato de 
Costales confirma la existencia de este instrumento, con la 
salvedad que él lo considera únicamente como juego, no 
como instrumento. 

El zumbambico aparece por temporadas. No se utiliza 
durante todo el año. Cada uno de estos instrumentos-juegos 
tienen su época y duran un lapso determinado. 

la construcción actual es mediante el aplanamiento de 
una tapa de gaseosa, sea con un martillo o simplemente con 
una piedra. Utilizando un clavo se perfora la lata y se hacen 
dos huecos muy cercanos, por los que se introduce el hilo 
semigrueso para dejarlo así terminado. Mediante el torci­
miento previo de la soguilla y durante el trayecto, se va 
haciendo sonar este raro instrumento. Sirve además para 
cortar tela, hilo y para chocar con otro zumbambico y hacer 
saltar chispas de fuego. 

Lámina Nº 1 

El instrumento-juego visto de perfil: 1) cuerpo del ins­
trumento; y, 2) hilo o soguilla. 

75 COSTALES, Alfredo: "Los Salasacas. Investigación y Elaboración"; Llacta Nº VIII; Quito, 
1959; pág. 486. 

536 



El Wémash es un trozo de madera en forma romboidal, 
traspasado por una piola de kumai. Su sonido es ronco, se­
mejante al moscardón. Todos los niños de la Cultura Shuar 
utilizan este instrumento para jugar; tiene las mismas consi­
deraciones del zumbambi.co. Lo confeccionan con un trozo de 
madera de monte. Su forma es romboidal y en medio del 
cuerpo hacen dos huecos pequeños para que pase la piola de 
kumai, la misma que introducen en los extremos del índice de 
las manos y. le dan vueltas hasta que quede torcido, le extien­
den y retoman el primer movimiento, obteniendo el sonido 
de moscardón. Va desde el piano al fuerte y termina en un 
pianísimo 11

• 

Es posible que este juego-instrumento haya sido adop­
tado por la Cultura Shuar y readaptado a su ambiente. No 
existen vestigios anteriores de este juego, ya que los juegos 
de los niños están relacionados con el trabajo, la caza, la 
pesca y las fiestas rituales y sociales de su medio. 

El Wémash, dice Bianchi "es ~ la corteza del árbol 
pitiuk o de otros. Se obtiene un rombo con un lado de 5 a 7 cm. 

Lámina Nº 2 

Cuerpo del instrumento de "pitiuk" y la piola de 
"kumai". 

11 l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Germán 
Wuamwa; IV. 40 años; V. Profesor de la Escuela Radiofónica de Shaimi; VI. Secundaria; 
VII. Shaimi; VIII. 30 años; IX. 9-V-1975; X. Shaimi, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura 
Shuar; XII. 1-415; XIII. 1-630; 99-M y 30-P. 

537 



Se lo alisa bien y se practican dos agujeros en la mitad. Se 
pasa una piolita de kumai en los agujeros y se amarra. Se 
imprime un movimiento rotativo" 76

• Este dato corresponde al 
registrado en nuestras investigaciones y con la muestra de 
nuestro Archivo. 

4.1.1.2. DIMENSIONES 

4.1.1.2.1. Zumbambico: 

4.1.1.2.1.1. Diámetro del cuerpo 
4.1.1.2.1.2. Espesor del cuerpo 
4.1.1.2.1.3. Largo del hilo 
4.1.1.2.1.4. Espesor del hilo 
4.1.1.2.1.5. Diámetro del hueco 
4. :.1.2.1.6. Número de Archivo 

4.1.1.2.2. Wémash 

4.1.1.2.2.1. Largo del cuerpo 
4.1.1.2.2.2. Ancho del cuerpo 
4.1.1.2.2.3. Largo de la soguilla kumai 
4.1.1.2.2.4. Espesor de la soguilla 
4.1.1.2.2.5. Diámetro del hueco 
4.1.1.2.2.6. Número de Archivo 

4.1.1.3. CIRCUITO DE SONIDO 

3,7 cm. 
0,1 cm. 

100,2 cm. 
0,1 cm. 
O, 1 cm. 

57 

10,4 cm. 
4,2 cm. 

114,3 cm. 
0,1 cm. 
0,4 cm. 

11 

Prácticamente todos los sonidos que estudiamos son 
producidos por movimientos vibratorios. Las cualidades que 
se distinguen habitualmente en el sonido, o más bien en las 
sensaciones sonoras, son: intensidad, altura y timbre. Estas 
tres condiciones se dan en el instrumento en referencia. 

76 BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales", en Mundo Shuar, Serie "C", Nº 7; Ed. 
Centro de Documentación e Investigación Cultural Shuar; Sucúa, 1976; págs.: 64-65. 

538 



El cuerpo sonoro choca con el aire y se produce la onda 
con una longitud tal que determina el sonido. Las vibraciones 
se propagan en el medio elástico formando ondas que, por su 
naturaleza, se llaman ondas sonoras. El aire actúa como me­
dio trasmisor en la inmensa mayoría de los casos, aunque 
existen numerosos cuerpos que reemplazan al aire. El movi­
miento es rotativo y produce un piano, fuerte y piano. Tiene 
una altura que no entra en la estructura occidental, pero 
creemos que está en una tercera menor aproximada. 

4.1.1.4. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL Y CURT SACHS 

4. 
4.1. 
4.1.1. 

Cordófonos simples 
Cordófonos simples o libres 
Cordófonos libres de desviación 

División común final: 

- 4 Ejecución digital 

4.1.1.5. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 

S-H:4 Cord6f0110 S..R:411 

Libres de demaei6n 

LAMINANº 3 

539 



4.1.1.6. USO Y FUNCION 

Este instrumento propiamente tiene una connotación 
de juego entre los niños de barrio o de una comunidad. A más 
de esta función se lo puede considerar como instrumento 
musical por el sonido emitido. La primera significación no 
quita la otra. Ambas se complementan, sin embargo, tiene 
mayor función como juego. 

4.1.1.7. TRANSCRIPCION RITMICA 

El instrumento-juego tiene determinada intensidad, co­
mo puede verse más abajo. Su altura es la de una tercera 
menor aproximada. Esta altura no es precisa. Tiene un timbre 
que va desde un sonido medio ronco a un agudo que puede 
ser una décima y reducido, una tercera menor. Unicamente 
veremos el esquema de la intensidad. 

Transcripción Nº 1 

-=====: =-=---=--=--=--~-,_ 
,¡: o 

4.1.2. PIEDRA VOLADORA 

Es una piedra de tres libras de peso, en la mitad tiene un 
canalete y es sujetada por un cabestro. Este instrumento tiene 
vigencia en la provincia del Azuay, parroquia Quingeo. En 
tiempos históricos servía para elegir esposa y ha quedado 
como persistencia en el Perú y en la provincia citada. 

4.1.3. LATIGO ZUMBADOR 

Complementa el traje de los disfrazados en las fiestas de 

540 



San Juan, Corpus-Christi y otras. Es un trozo de madera de 
chonta o de espino con aros de hierro y mango del mismo 
material. En el extremo final lleva un cabestro. Su sonido es 
ronco y es como si cortara el aire. Los poseedores son las 
subculturas del macro grupo cultural quichua-hablante. 

4.1.4. CERBATANA O BODOQUERA 

Tubo de chonta de dos metros de largo. Instrumento de 
cacería. En algunas culturas, como la Shuar, utilizan para 
hacer cacho; tiene el sonido de las trompetas naturales. Sirve 
para congregar a la gente en las fiestas rituales, religiosas y 
de trabajo. Su sonido es ronco con intervalos de 4tas. aproxi­
madamente. Los poseedores de estos instrumentos son las 
culturas de la Costa y del Oriente ecuatorianos. 

4.2. AEROFONOS DE VALVULA 

Los labios tensos forman la válvula y ésta produce una 
rapidísima o rapidísimas interrupciones al paso del aire sobre 
la columna o masa de aire. 

4.2.1. 

4.2.1.1. 

LA BOCINA 

HISTORIA 

Existe gran variedad de bocinas en toda la serranía 
ecuatoriana. Unas son simples y otras compuestas, o sea con 
pabellón añadido. 

La "bocina" pertenece a la familia de los aerófonos de 
válvula, es una trompeta simple. Los labios tensos hacen las 
veces de válvula. Las bocinas pueden ser rectas, de tubos 
naturales y la mayoría de ellas traveseras, por la embocadura 
lateral. Es una trompeta sin modificador de altura de sonidos. 

La cultura quichua-hablante tiene variedad de bocinas, 
como queda anotado arriba, y cada zona geocultural posee la 

541 



suya propia. Sirve para llamar a la guerra, al ganado, a las 
mingas, a las fiestas religiosas y para congregarse a festejar 
la finalización de la construcción o el "huasifichay". 

En investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropo­
logía hemos registrado las siguientes variantes: Bocina de 
guadúa, empleada por el vaquero para el rodeo del ganado; 
bocina de huarumo, la caña es ahuecada de lado a lado; en la 
parte más delgada embona un carrizo, el cual hace de boqui­
lla; bocina de illahua, confeccionada de chahuarquero perfo­
rado; en la parte más delgada se añade un tubo de carrizo, el 
cual hace las veces de boquilla; bocina churo o cacho, cons­
truida de cinco o más cuernos de res; en la parte más ancha se 
añade un pedazo de guadúa; bocina de huasichi, de tunda o 
de guadúa, provista de un cuerno de res al final; tocan los 
indios para el inicio y final de la casa nueva; bocina de sigsa­
co, de guadúa o tunda; se añade en la parte ancha un cuerno 
de res; bocina de turu, es un tubo de guadúa con un cuerno de 
res al final; bocina quipa, es un tubo de huarumo, de guadúa 
y/o de chahuarquero 111

• 

Estos datos son ratificados por cronistas, historiadores, 
viajeros y estudiosos contemporáneos. Estos documentos se 
encuentran registrados en los libros de Piedad Peñaherrera 
de Costales y Alfredo Costales con quienes trabajamos en 
investigación de campo, también se encuentran, como regis­
tro, en el Diccionario Folklórico Ecuatoriano de Paulo de Car­
valho-Neto. 

Los datos confirman la cadena de tradición. Las tradicio­
nes son testimonios orales, narrados, concernientes al pasa­
do y persistentes en las culturas étnicas actuales. Esta defini­
ción implica que sólo las tradiciones orales pueden ser teni­
das en cuenta. Esto no es suficiente para distinguirlas de los 
testimonios escritos, pero sí de todos los objetos materiales 
que pueden ser empleados como fuente para el conocimien­
to del pasado. 

Además, no todas las fuentes orales son tradiciones 

111 Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología: 1968-1982. 

542 



orales. Sólo lo son las fuentes narradas; es decir, las que son 
trasmitidas de boca en boca por medio del lenguaje. Los 
testimonios oculares, aunque sean depositarios oralmente, 
no son del dominio de la tradición, por la razón de que no son 
narrados, aunque si tienen credibilidad. Las tradiciones ora­
les sólo comprenden los testimonios auriculares, es decir, 
testimonios que comunican un hecho que no ha sido verifica­
do ni registrado por el mismo testigo, pero que lo ha aprendi­
do de oídas. Por consiguiente, podemos resumir diciendo 
que existen testimonios orales, testimonios oculares y los de 
tradición oral. 

Las características entre el hecho observado o el aconte­
cimiento y el último testimonio, al decir de Vansina, o la 
anotación de la tradición oral puede ser presentada como 
sigue. "El hecho observado es comunicado por el observador 
en un testimonio, que se puede llamar prototestimonio o 
testimonio inicial. Este testimonio es entendido por una sola 
persona que lo narra a una segunda persona, etc. De esta 
forma nace una cadena de tradición, en la que cada testigo 
ulterior es un eslabón y cada testimonio comunica el último 
testimonio a un escribano, quien lo consigna" 77

• De aquí se 
desprende que los fenómenos culturales son producto de un 
proceso, que aunque lento, es dinámico; son colectivos, so­
cializados y vigentes; son populares, empíricos orales, fun­
cionales, tradicionales, anónimos y geográficamente locali­
zados. Esto demuestra que los datos son dignos de.credibili­
dad por los conceptos vertidos, los cuales forman una cons­
tante con variables; este es el caso de la bocina. 

Unicamente nos limitaremos a tratar los instrumentos 
vigentes haciendo caso omiso de los que son históricos; sin 
embargo, para dar el universo del instrumento registramos 
en la parte introductoria, los documentos que determinaron 
la función y uso de los mismos. 

77 VANSINA, Jan: "La Tradición Oral"; Ed. Labor, en Nueva Colección Labor, Nº 22; 
Barcelona, 1968; págs.: 34-35. 

543 



4.2.1.2. CREENCIAS 

Para que adquiera buen sonido el instrumento, debe 
pasar por el ritual del "arishcamiento". Este proceso consiste 
en ponerle chicha o aguardiente, el sedimento de la chicha es 
más efectivo que el mismo líquido. Una vez que se realiza el 
proceso, dan gracias al dios sol y al dios maíz por haber 
trasmitido sus poderes. Esta creencia es común en todos los 
constructores de instrumentos de aire (aerófonos). Creemos 
que debe tener alguna connotación de sacralización con la 
divinidad. No olvidemos que en las culturas precolombinas, 
aquellas eran divinidades veneradas en cada una de las sub­
culturas. Si el instrumento no ha pasado por este proceso, no 
suena bien y los indígenas dicen que no sirve y no vale. 

4.2.1.3. LOCALIZACION 

A las bocinas las hemos localizado en las siguientes 
provincias: lmbabura, Pichincha, Cotopaxi, Tungurahua, 
Chimborazo, Cañar, Azuay, Loja, Bolívar y otras. Dentro de 
cada provincia, tenemos registradas las comunidades, las 
cuales son las poseedoras de las diferentes variantes de boci­
nas. Cada subcultura tiene una característica especial que le 
diferencia de otra. 

4.2.1.4. DESCRIPCION Y CONSTRUCCION 

La bocina en sus orígenes tuvo las mismas característi­
cas que en la actualidad. Esta afirmación la hacemos a base 
de datos traídos por cronistas, historiadores y viajeros. 

En la introducción de este capítulo dimensionamos el 
alcance de este instrumento y en el número 421.1 (historia), 
describimos la variedad y zonificación del mismo. 

Para la construcción del instrumento se prepara el ma­
terial que sirve de base. La caña guadúa es traída de la Costa o 
del Oriente, preferentemente. También se utiliza el chahuar-

544 



quero que es cortado seco en pie; este material se lo encuen­
tra en la Sierra, es la flor del penco o maguey. También se 
preparan los cuernos de res, los cuales sirven para la cons­
trucción pues hacen la función de boquilla. No raras veces 
usan el puro para la parte final del instrumento, como pabe­
llón. Para iniciar la construcción, el material tiene que estar 
seco, con el fin de que no se produzcan rajaduras. 

Con un cuchillo, una navaja y un alambre van ahuecan­
do el cuerpo del instrumento. Las partes de unión de los 
"cañutos" son perforados, para las dimensiones tanto de 
longitud, ancho y huecos de obturación e insuflación tienen a 
la mano un patrón. Alisan la parte exterior y quitan las aspere­
zas del material. Lista la parte interna y la externa, embonan 
en la parte inicial la punta del cuerno de res o un pedazo de 
carrizo; al final rematan con un pedazo ancho de guadúa, el 
cual sirve de pabellón. Terminada la construcción viene el 
ritual del arishcamiento a fin de que tenga buena sonoridad y 
sea más suave al soplarlo. 

La bocina que hemos registrado, que es la más común 
en las provincias de lmbabura, Pichincha, Tungurahua, Coto­
paxi, Chimborazo, Cañar y Azuay es la que a continuación 
mostramos. Todos los indígenas y cholos tocan este instru­
mento haciendo tremendo esfuerzo. Según los informantes 
"se requiere tener buenos pulmones" 1v. 

IV Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología. José Manuel Masaquiza; 55 
años, Atahualpa (Chipzaloto); 24-V-81. 

545 



LAMINANº 4 

Este instrumento pertenece a la provincia de Tungu­
rahua. 

En la subcultura Salasaca encontramos una muestra 
que cambia toda la estructura anteriormente descrita. Maria­
no Masaquiza nos informa que las bocinas que ellos utilizan 
son hechas de cuernos de res. El primer cuerno sirve de 
embocadura y cada cacho se une al otro con alguna sustancia 
resinosa de la región, principalmente de capulí, durazno u 
otras semejantes; se va embonando cada cacho de tal mane­
ra que queden fijos y al final se remata con un pedazo de 
guadúa que sirve de pabellón. 

El número de cuernos es siete; estos tienen que ser 
bastante anchos para que el instrumento tenga un sonido 

546 



profundo y cumplan las funciones que debe desempeñar. 
Unidos los cuernos y puesta la resina o pega, se les amarra 
con una soguilla de cabuyas y se rema\a uniendo la caña de 
guadúa. También este instrumento debe ser sometido al 
"arishcamiento". La muestra comprada a Mariano Masaqui­
za consta de ocho cuernos y un pabellón de guadúa. 

lo usan para vaquería, para comenzar y terminar la 
casa, para las fiestas sociales y religiosas y cuando hay algún 
acontecimiento en la comunidad. El informante refería que 
"se debe tomar mucho aire y soltar poco a poco para poder 
dar las señales que se quiere enviar. Para cada hecho existe 
diferentes toques y la comunidad ya sabe el significado de 
ellos"v. 

LAMINANº 5 

Bocina de la subcultura Salasaca. 

Dentro de la gran variedad de bocinas, la más común es 
la recta, con una boquilla y un pabellón al final. 

V l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Ninguno; 111. Mariano Masaquiza; IV. 48 años; V. Tejedor y 
músico; VI. Ninguna; Entre los Sal asacas; VII. 55 años; VIII. 24-Vl-81; IX. Cultura 
quichua-hablante, subcultura Salasaca. 

547 



4.2.1.5. DIMENSIONES 

4.2.1.5.1. Bocina recta: 

4 .2 . 1 .5 .1 . 1. 
4.2.1.5.1.2. 
4.2.1.5.1.3. 
4.2.1.5.1.4. 
4.2.1.5.1.5. 

Largo 
Largo de la boquilla 
Diámetro junto a la boquilla 
Diámetro inferior (sin pabellón) 
Diámetro de la boquilla (abierta) 

4.2.1.5.2. Bocina de cuernos de res: 

4.2.1.5.2.1. Largo en forma redonda 
4.2.1.5.2.2. Diámetro de la boquilla 
4.2.1.5.2.3. Diámetro junto al pabellón 
4.2.1.5.2.4. Diámetro del pabellón 
4.2.1.5.2.5. Largo del pabellón 

4.2.1.6. CIRCUITO DE SONIDO 

240 cm. 
7,4 cm. 
4,1 cm. 

10,7 cm. 
3,9 cm. 

172,2 cm. 
2,3 cm. 
9,8 cm. 

10,2 cm. 
32,5 cm. 

La bocina está considerada como tubo sonoro. Se llama 
tubo sonoro aquel que contiene una columna de aire capaz de 
producir sonido al ser excitada. Por su forma, podemos clasi­
ficarlo como tubo cilíndrico. 

La columna de aire contenida en el tubo sonoro se 
comporta desde diferentes puntos de vista. La vibración parte 
de la formación de una onda estacionaria. La columna de aire 
posee nodos, o sea puntos donde la vibración es nula, y 
vientres equidistantes de los anteriores, donde la vibración 
alcanza su máxima amplitud; la distancia entre dos nodos o 
dos vientres consecutivos será siempre media longitud de 
onda. "La columna de aire es longitudinal; los nodos serán, 
por lo tanto, puntos de condensación y los vientres puntos de 
rarefacción; en los extremos cerrados siempre se produce 
nodos (caso de la flauta travesera de San Juan) y en los 

548 



extremos abiertos generalmente se produce vientres (caso 
de la bocina)7ª. 

Conforme a lo estudiado sobre las vibraciones de una 
columna de aire contenida en un tubo sonoro, sabemos que 
en los extremos de un tubo abierto sólo puede haber vientres 
de vibración; por lo tanto, el tubo producirá su sonido funda­
mental cuando vibre con un nodo único en su centro y sus 
correspondientes armónicos. La bocina, fuera de estas consi­
deraciones, realiza melodías hermosas. 

4.2.1.7. CLASIFICACION SEGUN HORNBOSTEL 
Y CURT SACHS 

4. 

4.2. 
4.2.3. 
4.2.3.1. 
4.2.3.1.2. 
4.2.3.1.2.1. 
4.2.3.1.2.1.1. 
4.2.3.1.2.1.1.1. 
4.2.3.1.2.1.1.2. 

Aerófono 

De soplaii 
Trompetas 
Naturales 
De tubo 
Longitudinales 
Tubas 
Sin boquilla 
Con boquilla (variante) 

División común final: Con depósito para el aire. 

78 OLOZABAL, Tirso de: "Acústica musical y organología" Ed. Ricordi; Buenos Aires, 
1954; pág. 110. 

549 



4.2.1.8. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 

LAMINA Nº6 

4.2.1.9. 

s-a: 42:3.121.u 
Tub'G).ar, da bo\uill& 

ya,1'iabl• 

USO Y FUNCION 

En el decurso del tiempo, la bocina, ha tenido diferentes 
denominaciones. Cronistas e historiadores, conocen a este 
instrumento con el nombre de "trompetas", "pututo", "cara­
col", "trompetas bélicas", "cornetas", "trompetillas", "boxi­
nas" y "gaitas"; en Viajeros se encuentra comúnmente el 
nombre de "bocina". En las persistencias etno-culturales no 
tiene otro nombre que el de bocina. 

550 



En tiempo de la conquista, este instrumento servía para 
dar señales y arremeter con sus armas a la guerra. En tiempos 
de paz se utilizaba para dar aviso de las principales fiestas que 
se celebraban en cada una de las naciones. En la actualidad se 
usa para reunir el ganado y para las fiestas religiosas y socia­
les. La función originaria ha ido evolucionando hasta quedar, 
en el mayor de los casos, como instrumento para vaquería. 

Su melodía es triste y profunda. Tiene un carácter me­
lancólico. Creemos que este instrumento se lo debe reactivar 
en las comunidades, con la finalidad de que no se pierda. Para 
esto se debe crear Escuelas de Música de carácter no formal; 
únicamente así se recreará y se protegerá nuestra cultura. 

4.2.1.10. TRANSCRIPCIONES MELODICAS 

Transcripción Nº 2 

- -- +-; 

3 l \ ' ' .. e o • .. 
o • o 

ijj \ l l j \ 
• j 1 - • \ • o 1 ' -o- -0- .. -0-

¡ ' Q 

l \ 1 \ ' =' 
:al - -+ -o- + o o o 

551 



Este toque de bocina fue registrado en Chuquipata, hoy 
denominado Javier Loyola. Debemos indicar que este moti­
vo, sirvió de base para que el señor lngalélez componga "la 
bocina", en ritmo de fox incaico, pues en ese entonces estuvo 
de moda el "Fox trot" o trote de zorro. 

La música debe ser recreada y elevada a nivel nacional o 
a un estilo clásico, siempre y cuando se ponga el origen de su 
recreación, ya que de esta música es dueño el pueblo, quien 
es su depositario. 

El ejemplo que reproducimos fue transcrito durante una 
minga en la zona de Chuquipata. 

4.2.2. 

4.2.2.1. 

CARACOL 

HISTORIA 

El caracol es una trompeta natural. Este instrumento 
prehispánico lo hacen de barro y de concha marina. Para que 
tenga la función de trompeta natural, es perforada en la parte 
superior. 

Los cronistas nos traen abundantes datos sobre el uso y 
función de este instrumento, como puede comprobarse en la 
introducción a este capítulo. Los datos hemos registrado to­
mando en cuenta la parte arqueológica, cronistas, historiado­
res y estudiosos, con el fin de establecer la cadena de tradi­
ción y poder reconstruir el hecho. 

Los arqueólogos con ciertos datos circunstanciales, 
aportan a la constante del instrumento al referir: "Caracoles 
cerámicos", "caracoles marinos", "caracoles de hueso", 
"trompetas de caracol", "trompeta o churo, llamado: strom­
bus galeatus", "instrumento de concha", etc. Todos estos 
nombres corresponden al instrumento que estudiamos. Los 
cronistas también los mencionan con las denominaciones 
de: "kipas", "trompetas de caracoles marinos", "caracoles o 
trompetas naturales", "silbatos en forma de caracol", "trom­
petas bélicas formadas de caracoles marinos", "caracol", etc. 

552 



El uso y función de este instrumento es evidente en tiempo de 
la conquista. 

Los historiadores son más explícitos y hablan de "cara­
coles marinos para dar señales de guerra", "caracoles o 
trompetas", etc. Ellos determinan, de manera explícita, el uso 
y el material del cual estaban construidos. Los estudiosos del 
siglo pasado y los de éste inclusive determinan el uso festivo 
y el material que es concha marina. Toda esta cadena de 
tradición determina que el instrumento existió antes de la 
llegada de los conquistadores; en nuestras investigaciones 
de campo hemos registrado el "ch uro" en las festividades de 
San Juan, para el huasifichay, y para otras fiestas y activida­
des. Este instrumento tiene diferentes sonidos que emiten el 
mensaje y que los miembros de la comunidad conocen y lo 
descifran. En las fiestas de San Juan tocan el churo para 
anunciar que la fiesta se acerca, usan para alertar la pelea y 
cuando ésta se produce entre las diferentes comunidades 
rivales. La vigencia del hecho demuestra que siempre se ha 
encontrado en uso desde los tiempos del neolítico o mucho 
antes quizá, hasta nuestros días. 

El testimonio oral de la tradición es una de las caracte­
rísticas del fenómeno cultural. La "oralidad" es una manera 
de trasmisión verbal, no se aprende por escrito, sino con la 
palabra; además se trasmite de generación én generación, de 
mayores a menores, a través del ejemplo y de la palabra. "El 
carácter que el testimonio reviste, anota Vansina, es por el 
hecho de su verbalidad y es específico de la tradición. Un 
testimonio verbal, añade, es el conjunto de declaraciones 
hechas por un mismo testigo concernientes a una misma 
serie de acontecimientos, en la medida que tenga una misma 
referencia. Un testigo es una persona o un grupo de personas 
que dan cuenta de una referencia determinada. Una referen­
cia es aquello de lo que se da cuenta" 79

. El dato traído se suma 
a nuestra afirmación de que los instrumentos tienen el carác-

79 VANSINA, Jan: "La Tradición Oral"; Ed. Labor; Barcelona, 1968; Nueva Colección 
Labor, Nº 22; págs.: 35-36. 

553 



ter de tradicionales y forman una cadena de transmisión oral, 
los cuales permanecen vigentes, socializados y colectivos, 
entre otras características. 

4.2.2.2. CREENCIAS 

Fray Bartolomé de las Casas, en su libro "Apologética 
Historia", al hablar de las creencias, da el siguiente dato: "El 
fundamento que cimentaban toda veneración al Sol, era 
porque decían que criaba todas las cosas y les daba madre. 
Al agua porque mojaba la tierra, decían que tenían madre, y 
teníanle hecho cierto bulto. Al fuego y al maíz y a otras 
sementeras decían que tenían madre, y a las ovejas y gana­
dos. Del vino decían que la madre era vinagre. Al mar decían 
que tenían madre y que se llamaba Machimacocha. El oro 
decían que eran lágrimas del sol.cuando el sol lloraba, y las 
kipascaracoles tenían madre que eran hijas del mar"80• 

De este dato se desprende que el hombre de las precul­
turas y cu~turas prehispánicas tiene tendencia a vivir lo más 
posible apegado a lo sagrado o en la intimidad de los objetos 
consagrados. Esta tendencia es comprensible: para el hom­
bre de estas culturas y de las persistencias culturales, lo 
sagrado equivale a potencia y, en definitiva, a la realidad por 
excelencia. "Lo sagrado anota Mircea Elíade, está saturado 
de ser. Potencia sagrada quiere decir a la vez realidad; peren­
nidad y eficacia. La oposición sacro-profana se traduce a 
menudo como una oposición entre real e irreal o 
pseudo-real 81

• Se debe entender que cada una de las cosas 
tienen un espíritu, el cual participa de \Jn ser supraterreno, es 
asI que el caracol partiQipa de la sacrsli.zación de.1 dio.$ mar y 
tiene como antecesor a éste. De aquí que, para los conquista-: 

80 LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apole>gética Historia"; Ed. Atlas, en BibliotllCa de 
Autores Españoles; Volumen IV; Madrid, 1958; pág. 165. • 

81 ELIADE Mircea: "Lo Sagrado y lo Profano"; Ed. Guaderrama; Madrid, 1973; pág. 20. 

554 



dores, el escuchar este instrumento significaba el "instru­
mento de los demonios" y para los indígenas era el "valeroso 
y ahuyentador de los enemigos". Añádase a esta connota­
ción la creencia del "arishcamiento" que da buen sonido al 
instrumento. 

4.2.2.3. LOCALIZACION 

El caracol, como trompeta natural, es conocido por 
todas las culturas y en especial por subculturas de la 
Sierra y de la Costa incluyendo algunas comunidades 
del Oriente. Así lo hemos podido comprobar, a través de 
nuestras investigaciones vi. 

En lmbabura la encontramos en: Topo Chico, Topo Grande, 
Chilcapamba, Morochos, San Miguel, Loma Negra, Tunibam­
ba, lmantag, Natividad, Santa Bárbara, Asama, Santiaguillo, 
Guaycopungo, Punyaro, Pucará de Velásquez, El Chilcal, llu­
mán, Natabuela, La Esperanza, La Magdalena, Zuleta, Río 
Blanco, Carabuela, Achupallas, Mojanda, Gualsaquí, Cumbas 
Conde, La Calera y Caluquí. 

4.2.2.4. DESCRIPCION Y CONSTRUCCION 

El caracol es una concha marina denominada científica­
mente "Strombus galeatus". Tiene diferentes tamaños. Es 
redonda y en su interior es espiral. El indígena perfora la parte 
superior de la concha con un instrumento puntiagudo, dando 
salida a la columna de aire para que sirva de embocadura. Por 
este lugar sopla la concha y produce un sonido fuerte y en 
ocasiones hasta estridente. Existen diferentes toques según 
la simbología empleada por los músicos. Un toque es para 
anunciar la festividad, otros para otras actividades de su vida 
ritual y festiva. Para tocar este instrumento, según los infor­
mantes, se requiere "buenos pulmones y tomar mucho aire". 

VI Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 1968-1982. 

555 



la construcción es muy simple y su descripción no requiere 
mayor explicación. 

En la fiesta ritual del "Coraza", a mediados de este siglo, 
el "Toro Capitán" tocaba el "churo" y era el distintivo de los 
demás corazas. Hoy el Toro Capitán ha desaparecido y por 
consiguiente el instrumento. Es de lamentar que los fenóme­
nos culturales vayan perdiendo vigencia, debido a múltiples 
razones, entre ellas, por las prohibiciones tanto eclesiásticas 
como civiles. 

Ilustramos con la siguiente fotografía, la vigencia de 
estos instrumentos: 

lámina Nº 7 

la primera pieza pertenece a la Cultura Shuar y la se­
gunda a la cultura quichua-hablante de la Sierra ecuato­
riana. 

556 



4.2.2.5. DIMENSIONES 

4.2.2.5.1. Kunku: (Nº 21 de Archivo) 

4.2.2.5.1.1. 
4.2.2.5.1.2. 
4.2.2.5.1.3. 
4.2.2.5.1.4. 
4.2.2.5.1.5. 

Largo 
Diámetro del pabellón 
Diámetro centro 
Diámetro de boquilla 
Diámetro orificio para colgar 

13,6 cm. 
5,1 cm. 
7,2 cm. 
1,5 cm. 
0,7 cm. 

4.2.2.5.2. Caracol o Concha Marina: (Nº Archivo 20) 

4.2.2.5.2.1. 
4.2.2.5.2.2. 
4.2.2.5.2.3. 
4.2.2.5.2.4. 

Largo 
Diámetro del pabellón 
Diámetro central 
Diámetro embocadura 

15,8 cm. 
2, 1 cm. 

11,7 cm. 
1,8 cm. 

Nota: Los dos instrumentos sirven para enviar mensajes y 
tienen sonidos apropiados para cada festividad y 
para la pelea en la fiesta de San Juan, como luego 
referiremos. 

4.2.2.6. CIRCUITO DE SONIDO 

El sistema de circuito de sonido ~s idéntico al de la 
"bocina", por consiguiente, para no ser repetitivos, remiti­
mos a nuestros lectores el item: 421.6. 

4.2.2.7. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL Y SACHS 

4. 
4.2. 
4.2.3. 
4.2.3.1. 
4.2.3.1.1. 

Aerófono 
Instrumento de soplo 
Trompetas 
Naturales 
De caracol 

557 



4.2.2.8. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 

lámina Nº 8 

______ / 

558 



4.2.2.9. USO Y FUNCION 

Desde tiempos remotos, la de San Juan, h.a sido una de 
las fiestas clásicas, en la que los indígenas de todas las comu­
nidades tienen activa participación. 

Los "tushug" o los "chaquis" eran los encargados de 
organizar la fiesta de agradecimiento al dios sol por haber 
fecundado a su "alpa mama". 

Un mes antes de "San Juan", se oyen "churos" en señal 
del acercamiento de las festividades. A partir del medio día 
del 23 (la víspera) y el 24 de junio, van llegando los sanjuanes 
disfrazados, procedentes de las diferentes comunidades y/o 
parcialidades de la región con música de "churos", cuernos, 
flautas, etc. 

Una de las formas de baile de los "sanjuanes" es el 
culebrillando. Van correteando en forma serpenteada, en hi­
lera de a uno, simulando el recorrido de la culebra, según 
unos o imitando el recorrido del rayo del sol, según otros. Al 
llegar a un sitio determinado, sea por la toma de la plaza o de 
la esquina, se dedican a zapatear en forma circular levantan­
do nubes de polvo, al son de estos gritos: 

Sinche, sinche! 
Llapi, llapi ! 
Tigrashpa, tigrashpa! 
Jalajajaja ! 
Jalajajaja ! 

Fuerte, fuerte! 
Aplasta, aplasta! 
Volviendo, volviendo! 

De inmediato interrumpen el baile para exaltar con el 
viva la fiesta. Cada una de las cuadrillas se encuentra condu­
cidas por un cabecilla, el cual lleva una banderilla y se le 
distingue por el penacho o el asial y zamarro que lleva puesto. 
Hay diversidad de bailes, como: El "Chimbapura", "Ras para 
abajo", "Copleros", "Aruchicos", "Zarcos", etc. 

El jefe de la cuadrilla prepara y defiende la pelea si dos 
comunidades o parcialidades se encuentran. Con el churo y 
los cuernos dan ciertos toques para alertar a la comunidad y 

559 



arremeter a la pelea. Las peleas se dan a campo abierto y 
debe correr sangre, a fin de que la tierra se purifique y la 
cosecha venidera sea buena; caso contrario puede darse una 
sequía o una helada como consta en Cronistas, creencia que 
persiste hasta nuestros días. El "churo" y el "cuerno", son los 
instrumentos incitativos para este ritual de sacrificio y de 
purificación. Este instrumento, como habíamos advertido, es 
sustantivo en la fiesta de San Juan y en otras festividades 
tanto rituales como religiosas vn. 

4.2.2.10. TRANSCRIPCION RITMICA DE 
TOQUES DE PELEA 

Transcripción Nº 3 

' .,._:::: 1".20 
Prepa.raoiOn de la fiesta 

q· Ji-- -,· 1 t 1 ~ 1 1 f 
PreparaoiOn de la pelea 

~t t f" ~ ~ 
•;ti( 

v 

- -~ 
)( )( 
\ \ 

0 
11( * ~ *·• l,, \ \ l 

VII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología desde 1968-1982; Cfr. Archivo 
del Opto de Etnomusicología del IOA. 

560 



4.2.3. CUERNO O CACHO. 

4.2.3.1. HISTORIA. 

El cuerno es utilizado, con toda seguridad, a partir 
de la llegada de los españoles a América; sin embargo, 
es posible que las culturas americanas ya hayan utiliza­
do el cuerno de un animal semejante a la res. En docu­
mentos rastreados en Cronistas, Viajeros e Historiado­
res se apunta la importancia del cuerno como instru­
mento para emitir mensajes para la guerra y para otras 
actividades sociales y festivas. En estos autores se en­
cuentra: "Trompetas de corzos, gamos o venados" (De 
la Vega, 1963: 20&-207), "con cuernos.y atambores" 
(De las Casas, 1961: 60), "llaman la atención con gran­
des gritas, cuernos o caracoles marinos" (De las Casas, 
1963: 150); otros cronistas, historiadores y cientistas 
contemporáneos citan el instrumento con el nombre de 
cuerno o cacho. 

Estos datos dimensionan la sustancia del hecho y 
la vigencia en las persistencias culturales. El cacho o 
cuerno se utiliza en toda la serranía, en la Costa y en el 
Oriente ecuatorianos. En el Oriente y en la Costa, cuando 
están tocando este instrumento, dicen "estamos hacien­
do cacho". De igual forma en la Sierra, se usa para enviar 
mensajes a semejanza del caracol marino. En investiga­
ciones de campo hemos hecho gran acopio de datos 
para dimensionar el instrumento que nos ocupa. 

Con estos datos históricos determinamos la cade­
na de tradición del instrumento y su vigencia. 

4.2.3.2. CREENCIAS. 

El cuerno o cacho tiene las mismas connotaciones 
que el caracol. Sirve para enviar mensajes y su carga 
ideológica mítica es coincidente. Para constancia, remi­
timos a nuestros lectores al item Nº 422.2. 

561 



4.2.3.3. LOCALIZACION. 

Sería repetitivo y demasiado extenso enumerar los 
anejos, comunidades y otros lugares, donde se da la 
vigencia del instrumento. El cuerno o cacho se encuen­
tra localizado en todo el Ecuador, principalmente en las 
provincias de: Carchi, lmbabura, Esmeraldas, Napa, Co­
topaxi, Tungurahua, Chimborazo, Cañar, Azuay, Laja, 
Zamora Chinchipe, Morona Santiago, Pastaza, etc. Estas 
referencias pueden ser confirmadas en fichas del Depar­
tamento de Etnomusicología del IOA. 

4.2.3.4. DESCRIPCION Y CONSTRUCCION 

El "cacho" o "cuerno" es una trompeta natural. El 
cuerno de res se corta en la punta más delgada, o sea en 
el marfil, posibilitando así la apertura de la boquilla; 
luego se corta la base, se quitan las asperezas internas y 
se adelgazan las paredes del tubo. Terminado este pro­
ceso se perfora la parte ancha o base y en la pared 
delgada, junto a la boquilla, se hace un bordo. Entre la 
perforación de la parte ancha y el canalete colocan una 
soguilla para transportar el instrumento sea al pecho o 
en el costado. A la boquilla le dan forma redonda con la 
finalidad de poder impostar el labio y para que sirva de 
boquilla. El cuerno queda al natural, aunque en ocasio­
nes le charolan para dar mayor belleza al instrumento, o 
dibujan en él algún animal o cualquier elemento de su 
ecología o entorno. 

Las herramientas que utilizan para la confección 
son: un cuchillo, una navaja y en ocasiones un serrucho. 
Con estos materiales de construcción confeccionan el 
"cuerno o cacho". El señor Segundo Latacunga, de An­
drade Marín, cantón Antonio Ante nos dice: "tiene ca­
rácter festivo. Se toca en las fiestas de San Juan, San 
Pedro y San Pablo, para anunciar la finalización de la 
construcción de la casa, para las mingas y cuando existe 

562 



algún evento de gran importancia dentro de la comuni­
dad". Añade que la construcción la había hecho él con 
las herramientas arriba anotadas y que el proceso es 
simple: corta la base, la punta, abre el tubo, hace el 
canalete y el bordo de la boquilla y arrishca el instrumen­
to poniendo en él aguardiente, para que tenga buena 
sonoridad. Hace el hueco en la base y en el canalete 
pone un alambre; entre estos dos lugares coloca una 
soguilla para transportarle. El instrumento queda así 
terminado vm. 

4.2.3.5. DIMENSIONES 

4.2.3.5.1. 
4.2.3.5.2. 
4.2.3.5.3. 

Largo 
Diámetro de la boquilla 

Diámetro interno del tubo 
de la boquilla 

4.2.3.5.4. Bordo de la boquilla (ancho) 
4.2.3.5.5. Canalete junto a la boquilla 
4.2.3.5.6. Diámetro de la base 
4.2.3.5.7. Diámetro interno sin las paredes 
4.2.3.5.8. Grosor de la pared de la base 
4.2.3.5.9. Grosor de la pared de la boquilla 
4.2.3.5.9.10. Diámetro del hueco para 

colocar la soguilla 

4.2.3.6. CIRCUITO DE SONIDO 

26,6 cm. 
2,2 cm. 

1,2 cm. 
0,8 cm. 
0,4 cm. 
6,2 cm. 
5,8 cm. 
0,2 cm. 
0,8 cm. 

0,7 cm. 

Para el estudio del circuito de sonido debe tenerse en 
cuenta el item Nº 421 y se encontrará los principios que deben 
ser aplicados al cuerno o cacho. 

VIII l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Segundo Latacunga; IV. 45 años; V. 
Agricultor, Jornalero y músico; VI. Ninguna; VII. En Natabuela; VIII. 37 años; IX. 27 de 
septiembre de 1976; X. Andrade Marín, cantón Antonio Ante, Prov. lmbabura; XI. 
Quichua-hablante. 

563 



4.2.3.7. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL V SACHS 

4 
42 
423 
423.1 
423.11 
423.111 
423.111.1 

Aerófono 
Instrumento de soplo 
Trompetas 
Naturales 
De cuerno de res 
Con agujero bocal terminal 
Sin boquilla 

4.2.3.8. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD. 

lámina Nº 9 

564 

- nw.a: 
.,,.., 

S-R: -423.111.1 
De ouerno 41 rea, 
sin boquilla 



Mano derecha De pie 

4.2.3.9. USO Y FUNCION. 

El día 23 de junio se da el baño ritual, parte de la fiesta de 
San Juan. En llumán existen pogyos o manantiales que se los 
conoce con los nombres de: Jatun-Pogyo, Mama-Pogyo y 
Taita-Pogyo. 

En los Pogyos anotados, encontramos restos de esper­
mas, una velita encendida en la ventanilla como veneración al 
Jatun-Pogyo y unas imágenes; además se encontró huevos 
frescos, fragmentos de pepinos, aguacates, pan, tomates, 
naranjas, dos botellas de licor, etc. Una mujer indígena nos 
dijo que se dejaba dinero (cu/lqui) en el ojo del Mama­
Pogyo. El Ouinde-Pogyo del lmbabura manda el agua y se 
bañan en él. En estos lugares encontramos grupos de bailari­
nes (sanjuanes) tocando flautas, guitarras, ch uros y cachos o 
cuernos ,x_ 

Los indígenas se bañan; unos con pantalones y otros 
desnudos. Los músicos no dejan de tocar sus propios tonos 
de San Juan y las guitarras entonan sanjuanitos propios de 
los indígenas, como: "Rosa María", etc. 

En los 15 días restantes, continuamente se encuentra en 
cada cuadrilla por lo menos un indígena de cada comunidad o 
parcialidad, que toca el cacho o cuerno de res. 

IX l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Raúl Nicolalde; 111. Carlos Morán; IV.85 años; V. 
Chamán; VI. Ninguna; VII. llumán Bajo; VIII. 78 años; IX. 23-Vl-76; X. llumán Bajo, 
cantón Otavalo, Prov. lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. 

565 



Mientras se bañan, dan gritos de alegría junto a los músi­
cos quienes tocan flautas traveseras de carrizo, el churo y el 
cacho. Al término del baño danzan en círculo, como despedi­
da del baño ritual y en agradecimiento al pogyo por haberles 
ofrecido el agua. 

En otras comunidades, con ritual semejante al descrito, 
se bañan en los ríos y cascadas, llamadas pacchas x. 

Lámina Nº 1 o. 

4.2.3.10. TRANSCRIPCION RITMICA DE 
LOS TONOS DEL CUERNO O CACHO 

Transcripción Nº 4 

' • e."º 
Preparaoih para el 'IMifi@ 

' 1 

\ \ 

f - -
)( )e " \ 1 1 

X l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Raúl Nicolalde; 111. Carlos Morán. Cfr. datos 
técnicos de campo de la ficha Nº IX. 

566 



1 U!O .,:::, 

DelP'lll• del btú!.o 

1· - • - 'í .,, " )' " ... )' y 
) ~ ' \ 1 ~ 1 

~ el beile áe■pda 4-1 bll3.o ---

4.2.4. TUNDA. 

4.2.4.1. HISTORIA. 

La "tunda" es instrumento festivo. El material del tubo 
es de "tunda". Existen tres variables: la grande que mide 112 
cm., con tres huecos de obturación; la mediana de 102 cm. de 
largo y cuatro orificios de obturación; y la pequeña, de 0,72 
cm., de largo con dos huecos de obturación. Cada muestra 
tiene un hueco de insuflación. La tunda no debe ser tocada 
sola, siempre van pareadas: o sea macho y hembra. 

Los indígenas de las provincias de lmbabura y Pichin­
cha la usan para las festividades de San Juan y San Pedro. Los 
sanjuanes se visten de aruchicos con campanillas o cence­
rros. Usan pantalón mestizo, camisa y saco de lana, poncho, 
sombrero, oshotas y gafas. Alguna ocasión usan careta, prin­
cipalmente los del cantón Cayambe. 

El instrumento es de soplo, de filo o flauta, sin canal de 
insuflación, son traverseras, aisladas, abiertas y con aguje­
ros. Pertenece al macro grupo quichua-hablante. 

Creemos que este instrumento es prehispánico. No exis­
ten evidencias arqueológicas por tratarse de material orgáni-

567 



co. Sin embargo, Fernández de Oviedo, en su Historia Gene­
ral y Natural de las Indias, refiere: "Y el día siguiente a la 
fiesta, en la noche, por festejar e dar música, vinieron cinco 
indios sus ministriles5 e tañeron cada uno dellos un cañuto 
luengo (largo) de cinco palmos, y tan grueso como tres de­
dos, a manera de flauta, y todos juntos, acordadamente y 
bien entonados, hacían diferentes tonos o diferencia de so­
nes, y aquellos mudaban en otros, como querían; y con esta 
música, toda la noche bailaron de muchas maneras, con unas 
sonajas atadas en las piernas, a manera de cascabeles, así 
hombres como mujeres"ª2

• El dato traído por Oviedo es de 
importancia, pues demuestra la vigencia de este instrumento 
a pocos años de haber iniciado la conquista española. La 
socialización se ha mantenido hasta nuestros días en las 
persistencias culturales. 

En datos registrados encontramos algunas citas sobre 
el instrumento denominado "tunda" en Cronistas, Historia­
dores, Viajeros y estudiosos contemporáneos; al respecto 
dicen: "Flauto traverso" (Jijón y Caamaño, 1920: 78--79); 
"flauta gemebunda" (González Suárez, 1969:139); "flautas 
grandes de una braza de largo" (De la Vega, 1963: 79-82); 
"flautas parecidas a las bocinas" (Oviedo, 1959: 101); "varie­
dad de flautas: grandes, medianas y pequeñas" (Díaz del 
Castillo, 1947: 9{}-91); "esta flauta es de tunda y lleva su 
mismo nombre" (Moreno, 1949: 35--36); "flauta de bambú 
de 4 orificios" (Rephann, 1978: 3393); "flautá de bambú de 4 
orificios" (Rephann, 1978: 3394); "flauta de bambú. Instru­
mento muy grande. Cerca del extremo inferior tiene dos per­
foraciones" (Rephann, 1978: 3395)83

• 

Estos datos dimensionan la existencia del instrumento 
que estamos estudiando, aun cuando son escasos, ellos ha­
blan de la existencia y vigencia de la tunda en épocas anterio-

82 FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y Natural de las Indias"; Ed. Atlas, 
en Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1959; pág. 427. 

83 REPHANN, Richard: "Catálogo de Instrumentos Musicales Pedro Traversari"; Ed. William 
J. Mack Company; Vale, 1978; código: 3393 3395. 

568 



res a la conquista, en la conquista misma y en la época actual. 
Paulo de Carvalho-Neto en su Diccionario del Folklore 

Ecuatoriano, cita a algunos estudiosos del instrumento que 
nos preocupa y dice: "Moya. Nombre de caña con la cual se 
fabriéan el pingullo y cierta bocina y otro instrumento que 
también recibe el nombre de "tunda". La "tunda" como ins­
trumento musical es, según Costales, más delgada que el 
"turu" y tiene unas dos brazadas de largo. En un extremo 
acomodan una boquilla de madera de un palmo de extensión 
que encaja perfectamente en el orificio del tubo circular, por 
donde se emite el sonido. En otro, un tanto más ancho, se 
acopla asimismo un cuerno de ganado lo bastante grande, 
para que el sonido de percusión sea fuerte" CLII. Jarrín la vio 
servir de instrumento musical y, a la vez, de arma de combate 
en el auto de los aruchicos representado en Tabacundo. En el 
auge del combate las tundas se hacen pedazos XLII. Santiana 
la presenció entre los mojandas durante la fiesta de San Luis 
siendo tocada por el toro. Agrega que recibía el nombre, 
también, de Moya LIV. Es todo cuanto refiere'Carvalho-Neto 
en su obra84

• 

Verificamos los datos registrados por Carvalho y pudi­
mos comprobar que tienen credibilidad. El nombre de Moya 
está mal citado, ya que se trata de Félix Coluccio; 
1953:121-125, citado a su vez, por Segundo Luis Moreno en 
su libro: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador"ª5• Pe­
ñaherrera de Costales y Alfredo Costales Samaniego anotan 
el dato en su libro: "El Chagra. Estudio socio-económico del 
mestizaje ecuatoriano", 1961: 23988

• Segundo Jarrín trae el 
dato en su obra: "Las Fiestas de San Pedro y losAruchicos, en 
el Cincuentenario Cantonal de Pedro Moncayo", 1962: 

84 CARVALHO - NETO, Paulo: "Diccionario del Folklore Ecuatoriano"; Ed. CCE; Quito, 
1964; pág. 427. 

85 COLUCCIO, Félix: "Antología Ibérica y Americana del Folklore; Buenos Aires, 1953 en 
Segundo Luis Moreno: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador; Ed. Fray Jodoco 
Ricke; 1949, pág. 31. 

86 PEÑAHERRERA DE COSTALES, Piedad y Alfredo Costales Samaniego: "El Chagra: Estu-
dio socio-económico del mestizaje ecuatoriano"; Ed. Talleres Gráficos Nacionales; 
Quito, 1961; pág. 239. 

569 



36-37ª 7
. Antonio Santiana describe la fiesta de los corazas y 

se refiere al prioste que se llamaba el "Coraza-toro" (Santia­
na, 1949: 265)"ªª. Los datos son más extensos pero el trabajo 
de Paulo de Carvalho-Neto no hace otra cosa que dar un 
Glosario de los términos usados en nuestro Ecuador. 

Coba Andrade en su libro: "Prospección de la Fiesta de 
San Juan y San Pedro", Vol. I; 1976: 46, relata in extenso 
todos los subhechos de esta fiesta en una zona cultural locali­
zada entre Pichincha e lmbabura. Sobre la tunda, dice: "La 
tunda lleva ese nombre por el material de que se encuentra 
construida. Se denominan así a las flautas traverseras de 
mayor longitud en relación a las demás. La mayor está com­
puesta de tres huecos de obturación y uno de insuflación, son 
pareadas, o sea macho y hembra; la mediana de tres orificios 
de insuflación y uno de obturación, son macho y hembra; y, la 
pequeña consta de cinco huecos de obturación y dos de 
insuflación. El nombre, corno queda expresado, tiene rela­
ción con el material del cual se encuentra construida"ª 9

• 

A grandes rasgos hemos dimensionado la historia de 
este instrumento, tan hermoso por su sonido y por sus carac­
terísticas. 

4.2.4.2. CREENCIAS. 

la creencia de los constructores de la "tunda" tiene que 
ver con el material que se emplea. No puede ser cualquier 
caña de guadúa o llamada tunda. Debe ser el material que 
existe en el Oriente o en el litoral. La materia orgánica debe 
poseer ciertas cualidades, como son: calidad, grosor, buena 
sonoridad potencial y, lo que es más, debe tener cierta rela-

87 JARRIN, Segundo: "Las Fiestas de San Pedro y los Aruchicos, en el Cincuentenario del 
cantón Pedro Moncayo"; Quito, 1962; slofcV; págs. 36-37. 

88 SANTIANA Antonio: "Los Indios de Mojanda. Etnografía y Folklore", en la Revista de 
Filosofía y Letras, Nº 4-5; Quito, 1949 s/o/d; pág. 265. 

89 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Prospección de la Fiesta de San Juan y San Pedro; 
Mecanografiado; Vol. 1 Otavalo, 1976; págs. 44- 46. 

570 



ción con la planta y la tierra. Si la tierra es fecunda, la caña 
posee los poderes de la tierra, ya que ella es la que da vida y 
fertilidad. El sonido no es otra cosa que una resultante de 
estos poderes: tierra, vida y fertilidadx 1

• Otro de los aspectos 
que globalizan la credibilidad es el arrishcamiento, el cual 
complementa la vida; sin el arrishcamiento el instrumento no 
sirve"x 11• 

4.2.4.3. LOCALIZACION. 

La tunda tiene un área de dispersión muy reducida que 
comprende la parte alta de la laguna de San Pablo del Lago, 
Mojanda, La Esperanza, Zuleta, Olmedo, Pesillo, y las comu­
nidades del cantón Pedro Moncayo. En todas estas comuni­
dades utilizan la tunda para el baile de San Juan y de San 
Pedro. Los indígenas se visten de "aruchicos", a los que les 
conocen con el nombre de "hombre campana". A fin de 
dimensionar la información, citaremos algunas de las comu­
nidades investigadas: Yucapata, Caluquí, Langaburo, Mojan­
dita, Quinchuquí, Cusín Pamba, Abatag, Gualabí, Tuñahuan­
go, Anglango, Vagabundo, lmbabura, El Topo, Cubilche, Ca­
muendo, Ucsha, Gualacata, Tungavucha, Guajindro, Mojan­
da, Calpaquí, La Esperanza, Zuleta, Olmedo, Pesillo, Pijal, 
Angla, Nachimba, Moyurco, Paquistancia, Cariaco, Santo Do­
mingo, Cajas, El Prado, La Compañía de Cayambe, San José, 
Pisambilla, Lato, Monjas, Chahuarpungo, Juan Montalvo, 
etc.x111• 

Estos datos fueron registrados en la investigación que 
realizó el Departamento de Etnomusicología del Instituto Ota­
valeño de Antropología. 

XI Cfr. datos del Opto. de Etnomusicología del IOA; Luis Coascota; 75 años. 
XII l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. Benigno Cabascango; IV. 50 

años; V. Agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. Caluquí; VIII. 40 años; IX.23-Vl-76; X. 
Caluquí, parroquia González Suárez, cantón Otavalo; XI. Cultura quichua-hablante. 

XIII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología; 23 al 30 VI 76. 

571 



4.2.4.4. CONSTRUCCION Y DESCRIPCION 

Para la construcción del ínstrumento-tunda, el 
músico-constructor debe ir en busca de la materia prima al 
Oriente o a la Costa ecuatoriana. Una vez que la 
guadúa-tunda se encuentra en casa, el 
maestro-constructor deja secar la caña hasta que se encuen­
tre apta para su confección. El constructor tiene los patrones a 
la mano y hace coincidir con ellos el nuevo instrumento. 
Primeramente limpia las asperezas, corta el largo de la caña y 
con una navaja hace unas cruces en el lugar donde van los 
huecos de obturación y de insuflación. Muy cuidadosamente 
perfora con la punta de la navaja los orificios. Previamente ha 
limpiado la parte interior del tubo antes de su construcción. 
Terminados los huecos, limpia los bordes de los mismos y si 
el cañuto es demasiado largo, tapona la parte superior del 
tubo con una tapa de madera, la cual es forrada con un 
pedazo de tela, con la finalidad de que no exista fuga de aire. 
La parte inferior es abierta y se toca como una flauta travese­
ra. Las muestras que tenemos en nuestro Archivo son tres 
clases de tundas pareadas (macho y hembra), las cuales han 
servido para este estudio, más los datos de campo de nuestro 
trabajo: "Prospección de la Fiesta de San Juan y San Pedro", 
en dos volúmenes. 

El sonido que produce este instrumento es obscuro en 
ocasiones y, en otras, un poco estridente. Sus melodías son 
hermosas y llenas de misterio. 

Una muestra encontrada tenía 140 cm. de largo, cinco 
huecos de obturación y uno de insuflación. La parte superior 
tapada y la inferior abierta. Se toca como la flauta travesera 90

. 

Las dimensiones registradas en campo son las siguientes: 
longitud, 11 O cm.; ancho, 9,5 cm.; desde la parte superior al 
primer orificio, 12 cm.; del primer orificio al segundo, 42,5 
cm.; del primer orificio al tercero, 45,5 cm.; del segundo al 

90 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Prospección de la Fiesta de San Juan y San Pedro"; 
mecanografiado; Otavalo, 1976; Vol. 11; pág. 172. 

572 



tercer orificio, Z cm.; del tercero al cuarto, 26,5 cm.; distancia 
entre ellos (cuarto, quinto y sexto), 2 cm.; diatancia del sexto 
orificio al extremo inferior, 18,5 cm.; diámetro del hueco de 
insuflación (primer orificio), 1,5 cm.; diámetro de los huecos 
(cinco) de obturación 1, 1 cm. 91. Estas muestras fueron toma­
das en campo al informante Luis Coascota. 

4.2.4.5. DIMENSIONES. 

a) Tunda grande: 

4.2.4.5.1. Largo 
4.2.4.5.2. Diámetro superior 
4.2.4.5.3. Diámetro inferior 
4.2.4.5.4. Distancia desde la parte 

superior al tapón 
4.2.4.5.5. Distancia desde la parte 

superior al primer orificio 
de insuflación 

4.2.4.5.6. Distancia desde la parte 
superior al primer orificio 
de obturación 

4.2.4.5.7. Distancia desde la parte 
superior al segundo orificio 
de obturación 

4.2.4.5.8. Distancia desde la parte 
superior al tercer orificio 
de obturación 

4.2.4.5.9. Diámetro del hueco 
de obturación 

4.2.4.5.10. Diámetro de los huecos de 
obturación 

4.2.4.5.11. Diámetro de la pieza-tapón 

91 Op. Cit. Vol. 1, pág. 46. 

102,8 cm. 
4X4,8cm. 
4X4,1 cm. 

6,1 cm. 

15,5 cm. 

8,1 cm. 

98,5 cm. 

93,3 cm. 

1,2 cm. 

0,8 cm. 
3,2X4cm. 

573 



La muestra estudiada pertenece ai Archivo del Departa­
mento de Etnomusicología del Instituto Otavaleño de Antro­
pología. Iguales dimensiones tiene la hembra, únicamente 
difiere el diámetro tanto superior como inferior, que debe 
restarse 0,5 cm. a los expuestos. Tiene el registro Nº 56 y 
perteneció a Umbelino lmbaquingo de 58 años de edad, de 
Tuñaguango Bajo, San Pablo del Lago, Otavalo, Prov. lmba­
bura. Fecha de adquisición: 7 de septiembre de 1976. 

lb) Tunda mediana: 

4.2.4.5.1. 
4.2.4.5.2. 
4.2.4.5.3. 
4.2.4.5.4. 

4.2.4.5.5. 

4.2.4.5.6. 

4.2.4.5.7. 

4.2.4.5.8. 

4.2.4.5.9. 

4.2.4.5.10. 

4.2.4.5.11. 

Largo 
Diámetro superior 
Diámetro inferior 
Distancia desde la parte 
superior al tapón 
Distancia desde la parte 
superior hasta el hueco 
de insuflación 
Distancia desde la parte 
superior hasta el primer 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior hasta el segundo 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior hasta el tercer 
hueco de obturación 
Diámetro del hueco 
de obturación 
Diámetro de los huecos 
de obturación 
Diámetro de la 
pieza-tapón 

102,5cm. 
3,5X4cm. 

3,6 cm. 

5,5 cm. 

14 cm. 

50, 1 cm. 

83 cm. 

86,7 cm. 

1 cm. 

0,7 cm. 

2,8X3,3cm. 

La muestra estudiada tiene el Nº 55 de Archivo. Pertene­
ció a Mesías Espinoza de 28 años de edad. Lugar de adquisi-

574 



ción: Tuñaguango Bajo, San Pablo, Otavalo, Prov. imbabura. 
Fecha de adquisición: 7 de septiembre de 1976. Tiene un 
orificio de insuflación y tres de obturación. Semejante a la 
grande. 

e) Tunda pequeña: 

4.2.4.5.1. 
4.2.4.5.2. 
4.2.4.5.3. 
4.2.4.5.4. 

4.2.4.5.5. 

4.2.4.5.6. 

4.2.4.5.7. 

4.2.4.5.8. 

4.2.4.5.9. 

4.2.4.5.10. 

4.2.4.5.11. 

4.2.4.5.12. 

4.2.4.5.13. 

Largo 
Diámetro superior 
Diámetro inferior 
Distancia desde la parte 
superior al primer 
hueco de insuflación 
Distancia desde la parte 
superior al segundo 
hueco de insuflación 
Distancia desde la parte 
superior al primer 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior al segundo 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior hasta el tercer 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior hasta el cuarto 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior hasta el quinto 
hueco de obturación 
Distancia desde la parte 
superior al tapón 
Diámetro de los huecos 
de insuflación 
Diámetro de los huecos 
de obturación 

100,2cm. 
3,3X3,5cm. 

3 cm. 

10,6 cm. 

13,4 cm. 

49,4 cm. 

53,1 cm. 

78,7 cm. 

82,6 cm. 

85,8 cm. 

5,7 cm. 

1,2y 1 cm. 

1 cm. 

575 



Esta muestra tiene el número 115 de Archivo. Además 
posee dos huecos de insuflación--caso raro-y cinco huecos 
de obturación. Perteneció a Julián Coascota de 65 años de 
edad, de la comunidad de Ouinchuquí, San Pablo del Lago, 
Otavalo, Prov. lmbabura. Fecha de Investigación 24 de junio 

·de 1982. 
Las tres muestras propuestas son macho y hembra. No 

se puede concebir que estos instrumentos se toquen solos; 
deben ser acompañados o pareados; sin embargo, cuando se 
encuentran muy alcoholizados, los indígenas tocan con una 
sola tunda. En este caso rompen las leyes de derecho consue­
tudinario. 

4.2.4.6. CIRCUITO DE SONIDO 

La tunda tiene un tapón en la parte superior, por consi­
guiente se considera tubo cerrado. El tubo, por la onda esta­
cionaria forma un nodo en el extremo cerrado y un vientre en 
el extremo inferior abierto. 

"Cuando la columna de aire contenido en un tubo cerra­
do, dice Olozábal, vibra subdividida. Recuérdese que en el 
extremo cerrado debe haber un nodo y en el extremo abierto 
un vientre. Puede verse inmediatamente que sólo armónicos 
de orden impar producirán esta disposición, pues cualquier 
armónico par produciría otro nodo en el extremo abierto y 
esto es inadmisible si allí se encuentra el punto de excitación. 
Los armónicos están sujetos a leyes acústicas que requiere 
un el::>tudio más amplio. El tubo cerrado de longitud "L" puede 
producir un sonido de frecuencia "n" y 4L y solamente los 
armónicos de orden impar de dicho sonido: 3n, 5n, 7n, ... 
Estas características de los tubos cerrados influyen sobre el 
timbre de los sonidos que producen que es más opaco que el 
de los tubos abiertos" 92

• Esta flauta corresponde a las de 
embocadura directa. La frecuencia de onda y de los sonidos 

92 OLOZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organología"; Ed. Ricordi; Buenos 
Aires-Argentina, 1954; pág. 112-113. 

576 



que produce este instrumento de viento (aerófonos) depen­
de, en primer lugar, de la longitud de la columna de aire que 
los produce, del lugar de la longitud, de las otras dimensio­
nes: grosor o diámetro, de la temperatura del aire vibrante, 
del límite inferior de la extensión y de la habilidad del ejecu­
tante. 

La intensidad de los sonidos depende de la fuerza con 
que se excita la columna de aire por el soplo. El timbre depen­
de del mod~ de excitación. No olvidemos que la flauta es un 
instrumento de embocadura directa y tubo cilíndrico. Este 
instrumento no sólo da fundamental y armónicos, sino otros 
sonidos debido a los huecos de obturación que emiten dife­
rentes nodos y vientres. 

4.2.4.7. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL Y SACHS 

4. 
4.2. 
4.2.1. 
4.2.1. 
4.2.4.1.1. 
4.2.1.1.2.1 .. 
4.2.1.1.2.1.1. 
4.2.1.1.2.1.1.2. 

Aerófono 
De soplo 
De filo o flautas 
Sin canal de insuflación 
Transversales 
Aisladas 
Abiertas 
Con agujeros 

División común final: 
6. Con depósito para al aire 
6.1 Rígido 

577 



4.2.4.8. CLASIFICACION SEGUN 
MANTLE HOOD 

lámina Nº 11 

S-R:421.1 
Sb @axtal de 1nsuflae16n 

578 

S-R: 421.121 
TNTesera,a..ialada 

De ph 



4.2.4.9. USO Y FUNCION. 

Los "aruchicos" u "hombres campanas" se hacen pre­
sentes en la festividad de San Juan y San Pedro y en el 
subhecho de esta festividad: "La rama". Van vestidos con 
sombrero a la usanza mestiza, poncho color azul obscuro, 
gafas, pantalón del color de su preferencia, camisa bordada, 
saco, oshotas, alpargatas, botas de caucho o zapatos, en el 
cuello llevan un pañuelo de variados colores, campanillas a 
sus espaldas, y un par de tundas: una para tocar y otra de 
repuesto. La ropa es comprada o mandada a confeccionar, 
entonces ellos dicen que están con "postura buena" 93

• 

Las campanas sirven para ahuyentar a los malos espíri­
tus. Cada campana significa un año baile hasta cumplir la 
carga de doce años baile, el "aruchico" puede seguir el baile, 
si es de su agrado, hasta cumplir otra carga u obligación" 94

• 

En la comunidad de Gualabí, los aruchicos se distin­
guen por los zamarras, campanillas o cencerros y tundas 
pequeñas; además, se ponen un pañuelo de color rosado 
sobre la cabeza. Los "zamarros" son pantalones de cuero de 
chivo o de borrego. Se confeccionan en Cayambe y en Cota­
cachi. La cuadrilla de aruchicos, durante nuestra investiga­
ción, llevaba sobre sus espaldas el siguiente número de cam­
panillas o años - baile. Enumeraremos al "hombre campa-
na" con número romano y las campanas con arábigos: 1 8; 
11 23;111 18;IV 18;V 12;VI 7;VIII 10;IX 11; 
X 13; XI 24; XII 27; XIII 8; XIV 21; y, XV 35. 
Las campanillas son de bronce. Además, el número de cam­
panillas que llevan sobre sus espaldas significa prestigio so­
cial en la comunidad. 

El baile de los aruchicos es en forma circular y su despla­
zamiento es lateral, hacia adelante o en forma oblicua. Los 

93 COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Prospección de la Fiesta de San Juan y San Pedro"; 
mecanografiado; Otavalo, 1976. Investigaciones del Departamento de Etnomusicolo­
gía del Instituto Otavaleño de Antropología; Vol. I; págs. 92-93. 

94 Op. Cit.; págs. 110-120. 

579 



pasos son cortos, lo que ofrece una verdadera hermosura el 
poder estudiar su coreografía. También existe una variante 
en la posición de llevar las campanas: los de lmbabura lo 
hacen en las espaldas y los de Cayambe, Pichincha, sobre sus 
espaldas. El hecho se repite en este mismo tiempo en "la 
rama". Consiste en llevar 12 gallos a una persona de presti­
gio, sea el hacendado, el Teniente Político, la Profesora, etc.95• 

El que recibe la rama, en reciprocidad, les da de comer, de 
beber y los debidos agradecimientos. En la hacianda "La 
Magdalena", el hacendado ofreció una tarde de toros. Al 
entregar la rama, un indígena montado a caballo recitó una 
loa en honor al dueño de la hacienda 96

• 

4.2 .4.1 O. TRANSCRIPCION MELODICA 
DEL INSTRUMENTO 

Transcripción Nº 5 

Tono de Se.n Juan 

._:_,__¡--+-)--.~4--1 -+t= 
-;:,- + 

Para tener una idea completa del "aruchico" u "hombre 
campana", observemos la siguiente fotografía: 

95 Op. Cit.; págs. 186 - 188. 

96 Op. Cit.; págs. 303 307. 

580 



lámina 

581 



4.2.5. FLAUTAS TRAVESERAS 

4.2.5.1. HISTORIA 

Arqueólogos, Cronistas, Historiadores, Viajeros y Estu­
diosos traen gran acopio de datos sobre el tema que nos 
ocupa. Unos son circunstanciales y otros exhaustivos. 

Zeller habla de flautas laterales verticales, tales como 
"flauta vertical lateral: 14 X 9 cm., flauta vertical lateral: 12 X 
4,5 cm., flauta lateral de barro: 14 X 4,8 cm., flauta lateral de 
barro: 14,5 X 4,5 cm., flauta lateral de barro: 16 X 4,7 cm., 
flauta lateral curvada de barro; 9,3 cm., flauta lateral curvada 
de barro: 7,6 cm. Añade, flautas de hueso" (Zeller, s/a/d. 
59173). Estos datos demuestran la existencia de las flautas 
traveseras antes de la llegada de los conquistadores a Amé­
rica. 

Silva Sifuentes describe: "Flauta de madera, flauta de 
hueso de tres perforaciones, flauta de hueso de cuatro perfo­
raciones, flauta de siete perforaciones, flauta de caña, obtura­
da por un extremo, flauta de caña de siete perforaciones", etc. 
(Silva Sifuentes, 1978: págs. 26-44). Total de muestras ar­
queológicas 53. La constante de los instrumentos musicales 
se encuentra presente en América. 

El autor de "Antropología Prehispánica" menciona: 
"flauta de hueso, flautas traveseras de barro, flautas travese­
ras de huesos de animales" y otras muestras (Jijón y Caama­
ño, 1920: págs. 24-25 y 47). 

González Suárez dice: "junto al tambor traen flautas 
gemebundas, flautas de hueso, flautas de barro", etc., de­
mostrando que los instrumentos en referencia existían en 
nuestro Ecuador (González Suárez, 1969: pág. 225). 

Emilio Estrada tiene datos circunstanciales sobre las 
flautas de: "hueso", de "barro cocido" y otras de diferentes 
formas (Estrada, 1957: 157). 

Cieza de León describe la "flauta traversera" (Cieza de 
león, 1947:373). Vedia anota el nombre de "flauta traversa" 
(Vedia, 1946:208). Diego Tito de Castro relata "flautas a la 

582 



usanza de aquel entonces" (Castro, 1916: 65-66). De la Vega 
comenta "flautas" sin especificar el dato (De la Vega, 1963: 
172-173). Todos los Cronistas dan el uso y función de las 
flautas, sean de carácter festivo o guerrero. Los datos son 
importantes por formar. la cadena de tradición. Para mayor 
información, remitirnos a nuestros lectores a la introducción 
de este capítulo. 

Los Viajeros son más explícitos en demostrar el uso de 
estos instrumentos que han sido citados a lo largo del trabajo. 
Los Historiadores no hacen otra cosa que citar a los Cronistas 
y Viajeros y demostrar la existencia de la cultura musical en 
nuestro Ecuador. Los investigadores contemporáneos son 
más exhaustivos en dar el universo del instrumento. 

La cadena de tradición se encuentra desde tiempos 
prehistóricos hasta nuestros días. Existió el hecho o aconteci­
miento; vino el observador (cronista, viajero o historiador), 
quienes forman el protestirnonio, es decir, son los testigos 
iniciales; a través de la dinamización y socialización se forma 
la "cadena de tradición", o sea los eslabones auriculares o 
visuales de los fenómenos organológicos y musicales, quie­
nes traen referencias de esta cadena de tradición; "el último 
testigo o último testimonio final" son los que han conservado 
la tradición de los valores culturales musicales; y por último 
tenemos el "marcador o la anotación más antigua". Aquí 
entran todos los Cronistas, Viajeros, Investigadores, quienes 
traen el acopio de los datos que existieron en el tiempo en que 
se hizo la última transcripción. Los datos son más valederos 
de acuerdo al tiempo en que se haya hecho la marcación o la 
transcripción del dato. Además, a esto se añade las investiga­
ciones recientes en las persistencias culturales, quienes han 
mantenido los hechos culturales musicales vigentes, colecti­
vos, socializados, populares, empíricos, orales, funcionales, 
tradicionales, anónimos y cada uno de estos fenómenos se 
encuentra localizado en una zona geocultural determinada. 

En Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropolo­
gía se ha realizado el siguiente acopio de datos desde 1968 a 
1982: "Flauta de carrizo o zuro": Instrumento festivo hecho 

583 



de carrizo o zuro. El tubo tiene cerrado el extremo superior 
igual que la tunda. Tiene un agujero de insuflación o de 
embocadura y seis de obturación. Tocan adultos, jóvenes y 
niños en las festividades, en el trabajo, en la terminación de la 
casa y en otras actividades. Es instrumento preferido por 
todos los indígenas de las diferentes culturas y subculturas. 

Existe gran variedad de flautas: flauta grande: mide 
0,49 cm. de largo, un hueco de insuflación y seis de obtura­
ción; flauta mediana: mide 0,47 cm. de largo con un hueco de 
insuflación y seis de obturación; flauta pequeña: mide 0,38 
cm. de largo, con un hueco de insuflación y 6 de obturación; 
tiene las mismas características de las anteriores; y una flauta 
muy pequeña:mide 0,30 cm. de largo, también igual que las 
anteriores. 

Los indígenas tocan en sus festividades y ritos religiosos 
entre dos personas (flautas macho y hembra). Estas flautas 
son de soplo, de filo o flauta, sin canal de insuflación, travese­
ra, aislada, abierta y con agujeros. Estas flautas, con varian­
tes, se encuentran en todas las culturas ecuatorianas. 

El "pinkuí" es flauta travesera hecha de "nankuchip" o 
guadúa. Todas las flautas son obturadas por el lado superior; 
y algunas ocasiones tapan la parte inferior con "sekat", con 
algún material gomoso o con cera de "shiripik". Esta flauta es 
festiva y amatoria. Tocan en las fiestas de la "culebra", de la 
"chonta", de la "yuca", de la Tzantza y en otras festividades 
propias de su cultura. El "pinkuí" tiene un orificio de insufla­
ción y dos de obturación. Se encuentra localizada en la Cultu­
ra Shuar y Achuar de nuestro Oriente ecuatoriano. 

El "Pemm o Puem" es flauta travesera de "nankuchip o 
guadúa". Es flauta tapada en la parte superior y en ocasiones 
en la parte inferior, pegan el tapón con "sekat" o con algún 
material resinoso. Esta flauta es de carácter ritual, festivo y 
amatorio. Su uso y función están determinados en las fiestas 
arriba anotadas. Tienen un hueco de insuflación y cinco de 
obturación. Encontramos una similar con seis huecos de ob­
turación debido a la influencia de los Saraguros. Pertenece a 
la Cultura Shuar y Achuar. 

584 



"pinkuí-puno" es una flauta travesera de guadúa 
gruesa. Tiene un pabellón en la inferior y otro en la parte 
superior. Consta un hueco de insuflación y cuatro de obtu­
ración. Es uso festivo y amatorio. Sirve para las fiestas de 
carácter ritual y religioso. conocimiento, la repre­
sentamos en el siguiente dibujo. 

lámina Nº 13 

585 



4.2.5.2. CREENCIAS. 

Con el fin de que nuestros lectores tengan una referen­
cia sobre las creencias de las flautas, principalmente de la 
cultura quichua-hablante, remitimos al item 422.2. El "nanku­
chip" o bejuco es digno de gran veneración. En tiempos 
pasados Kanámp cortó el bejuco y los lwia cayeron al fondo 
de la quebrada y se estrellaron. Al construir estos instrumen­
tos, los Shuar recuerdan esta leyendax,v_ Luis Tzukanká nos 
relata el hecho que lo pudimos ampliar a través de otra inves­
tigación con Germán Wamwa de 40 años, en el centro Shairni 
de la provincia de Zamora Chinchipe. Cfr. 99-M. 

4.2.5.3. LOCALIZACION. 

Las flautas traveseras de carrizo y de guadúa o zuro se 
encuentran localizadas en las provincias de Carchi, imbabura, 
Pichincha, Cotopaxi, Tungurahua, Chimborazo, Cañar, 
Azuay, Loja, Esmeraldas, Napo, Pastaza, Morona Santiago y 
Zamora Chinchipe. Sería largo enumerar cada uno de los 
sitios donde se encuentra las diferentes flautas. Sin embargo, 
citarnos algunos de ellos: Cayapas, Asentamientos de los 
Cayapas, en la cultura Coayquer, Cultura Quichua: Santa 
Elena de Azama, La Esperanza de Azama, Camuendo, Agato, 
Guanansi, Arias Ucu, Punyaro, lmbabuela, Santiaguillo, Ya­
nayacu, Cusucullá, Cachimuel, Yucapata, Quinchuquí, Cota­
rna, Peguche, Carabuela, llumán, Agualongo, La Banda, An­
davi.ejo, Achupallas, Cambugán, Pisabo, Asabí, Abatag, Ara­
que, Anglango, Vagabundo, Mojandita, Zuleta, Pesillo, San 
Antonio de Pichincha, Llano Grande, Llano Chico, Nayón, 
Tabacundo, Zámbiza, Ayora, Cayambe, Tambillo, Tocachi, 
Guaytacama, Mulaló, Poaló, Tanicuchí, PujiH, Angarnarca, 

XIV l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Luis 
Tzukanká y Germán Wamwa; IV. Agricultor Músico y Profesor de la Escuela Radiofóni­
ca; V. 100y40años; VI. Ninguna y Secundaria; VII. Kurin'ts y Shaimi; VIII. 90y30años; 
IX. 1968-1978; X. Kurint's y Shaimi; XI. Cultura Shuar; XII. 1-100 y 1-400; XIII. 15' 120'; 
XIV. 26-31-76-M y 99-M. 

586 



Pilaló, Zumbahua, Panzaleo, Ambatillo, lzamba, Guachi Gran­
de, Picaigua, Tisaieo, Salasacas, San Andrés, Guanujo, Tam­
boloma, Azancoto, Caluma, Yaruquíes, Licán, Tixán, Coita, 
Penipe, Deleg, Guapán, Today, Turupamba, Chontamarca, 
Paccha, Molleturo, Chuquiribamba, Yangana, Saraguro, Bo­
laspamba, Río Verde, Sucúa, Kenkuim, Tundayme, Chiwias, 
Taisha, Túutin Etsa, Pumbuentza, Pimbintza, Wawieme, 
Wambi, Panki, Cangaime, Sakanás, Cachinetza, Zamora, 
Guadalupe 1 Kurint's, Yanzatza, Yapurak, El Dorado, Mayaycu, 
Waisimi, Conwimi, Zumbi, Wanza, Santa Elena, Surmi, Cum­
baratza, Pachicutza, Maisi, Shaimi, Paquisha, Tutinentza y 
otros lugares que se encuentran codificados en nuestro Ar­
chivo de Documentación y datos de las investigaciones reali­
zadas en todo el Ecuador. Estos son los prir,cipales lugares 
donde se encuentran diferentes flautas tanto traveseras co­
mo verticalesxv. 

4.2.5.4. DESCRIPCION V CONSTRUCCION 

Las flautas estratificadas en: grandes, medianas, pe­
queñas y menos pequeñas se encuentran en Archivo para 
este estudio, con la finalidad de montar el Museo de Etnogra­
fía. Todas son de "carrizo". La parte superior es tapada por el 
mismo nudo del cañuto y perforado el tubo si está compuesta 
por dos canutos. Tiene un orificio de insuflación y seis de 
obturación. Pertenece a los aerófonos, es de soplo, de filo o 
flautas, sin canal de insuflación, travesera, aislada, abierta en 
la parte inferior o con agujeros. 

Todas las flautas son construidas con un patrón. El 
constructor toma el material y con una navaja o cuchillo pone 
señales en la extremidad de la flauta, en el hueco de ·insufla­
ción y en los de obturación. Corta el carrizo y pule las aspere­
zas de los extremos. Perfora los huecos con mucho cuidado. 
Los orificios tienen que ser bien redondos y pulidos. Termina-

XV Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología: 1968-1982. 

587 



da la construcción viene el "arishcamiento" para que tenga 
buen sonido y el instrumento queda así terminado. Hacen 
pruebas previas y si corresponde a la sonoridad de la flauta 
patrón, dicen que "está bien"xvi. 

4.2.5.5. DIMENSIONES. 

a) Flauta travesera grande:xvu 

4.2.5.5.1. 
4.2.5.5.2. 
4.2.5.5.3. 
4.2.5.5.4. 

4.2.5.5.5. 

4.2.5.5.6. 

4.2.5.5.7. 

4.2.5.5.8. 

Largo 
Diámetro superior 
Diámetro inferior 
Distancia desde la parte 
superior al hueco 
de insuflación 
Distancia de los huecos 
de obturación: 
425.551 Del primero al segundo 
425.552 Del segundo al tercero 
425.553 Del tercero al cuarto 
425.554 Del cuarto al quinto 
425.555 Del quinto al sexto 
Distancia del sexto al 
final del tubo 
Diámetro del hueco de 
insuflación 
Diámetro de los huecos de 
obturación 

56,8 cm. 
2,8 cm. 
2,8 cm. 

6,9 cm. 

4 cm. 
3,9 cm. 

4cm. 
3,9 cm. 
4 cm. 

10,6 cm. 

1 cm. 

0,9 cm. 

XVI Investigaciones del IOA: l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. José 
Elías Gualacata; IV. 30 años; V. Agricultor y músico; VI. 3er. grado de escuela; VII. 
Angla, San Pablo del Lago; VIII. 18 años; IX. 7-IX-76; X. Angla, San Pablo, Otavalo, 
lmbabura: XI. Cultura quichua-hablante. 

XVII l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11, Rodrigo Mora; 111. José Elías Gualacata; IV. 30 
años; V. Agricultor, constructor y músico; VI. 3er. grado de escuela; VII. Angla, San 
Pablo, Otavalo, lmbabura; VIII. 22 años de edad; IX. 7-IX-76; X. Comunidad de Gualaca­
ta, San Pablo, Otavalo, lmbabura; XI. Quichua-hablante; Datos de Campo del Instituto 
Otavaleño de Antropología, Opto. de Etnomusicología. 

588 



b) Flauta mediana :xv111 

4.2.5.5.1. Largo 48,4 cm. 
4.2.5.5.2. Diámetro superior 2,9 cm. 
4.2.5.5.3. Diámetro inferior 2,9 cm. 
4.2.5.5.4. Distancia desde la parte 

superior al hueco 
de insuflación 4,3 cm. 

4.2.5.5.5. Distancia de los huecos 
de obturación: 
425.551 Del primero al segundo 3,7 cm. 
425.552 Del segundo al tercero 3,7 cm. 
425.553 Del tercero al cuarto 3,7 cm. 
425.554 Del cuarto al quinto 3,7 cm. 
425.555 Del quinto al sexto 3,8 cm. 

4.2.5.5.6. Distancia del sexto al 
final del tubo 8,2 cm. 

4.2.5.5.7. Diámetro del hueco de 
insuflación 0,9 cm. 

4.2.5.5.8. Diámetro de los huecos 
de obturación 0,9 cm. 

e) Flauta pequeñax,x 

4.2.5.5.1. Largo 40,6 cm. 
4.2.5.5.2. Diámetro superior 2,8 cm. 
4.2.5.5.3. Diámetro inferior 2,6 cm. 

XIX l. Ledos.: Carlos Alberto Coba Andrade y José Peñín; 11. Eduardo Montesdeoca; 111. 
Segundo Coascota y Manuel Coascota; IV. 40 y 45 años; V. Agricultores y músicos; VI. 
Ninguna; VII. Caluquí, González Suárez, San Pablo, Otavalo, lmbabura; VIII. 32 y 35 
años; IX. 26-Vl-75; X. Comunidad de Caluquí, González Suárez, San Pablo, Otavalo, 
lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. Investigaciones del Opto. de Etnomusicología 
del Instituto Otavaleño de Antropología (OEA-IOA). 

XVIII l. Ledos.: Carlos Alberto Coba Andrade y José Peñín; 11. Eduardo Montesdeoca; 111. 
Segundo Túquerres y Rafael Perugachi; IV. 38 y 45 años; V. Agricultores y músicos; VI. 
Ninguna; VII. Gualsaquí; VIII. 30 y 38 años; IX. 24-Vl-75; X. Gualsaquí, Quichinche, 
Otavalo, lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. Investigaciones del Opto. de Etnomu­
sicología del Instituto Otavaleño de Antropología (OEA-IOA). 

589 



4.2.5.5.4. Distancia desde la parte 
superior hasta el hueco 
de insuflación 

4.2.5.5.5. Distancia de los huecos 
de obturación: 
425.551 Del primero al segundo 
425.552 Del segundo al tercero 
425.553 Del tercero al cuarto 
425.554 Del cuarto al quinto 
425.555 Del quinto al sexto 

4.2.5.5.6. Distancia del sexto al 
final del tubo 

4.2.5.5.7. Diámetro del hueco de 
insuflación 

4.2.5.5.8. Diámetro de los huecos 
de obturación 

d) Flauta más pequeña:xx 

4.2.5.5.1. 
4.2.5.5.2. 
4.2.5.5.3. 
4.2.5.5.4. 

4.2.5.5.5. 

Largo 
Diámetro superior 
Diámetro inferior 
Distancia desde la parte 
superior hasta el hueco 
de insuflación 
Distancia de los huecos 
de obturación: 
425.551 Del primero al segundo 
425.552 Del segundo al tercero 
425.553 Del tercero al cuarto 
425.554 Del cuarto al quinto 
425.555 Del quinto al sexto 

4,2 cm. 

2,7 cm. 
3 cm. 
3 cm. 
2,2 cm. 
2,1 cm. 

4,5 cm. 

0,8 cm. 

0,8 cm. 

37.6 cm. 
2,1 cm. 
2,1 cm. 

4,3 cm. 

2,6 cm. 
2,8. 

2,8 cm. 
2,7 cm. 
2,8 cm. 

XX l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. José Manuel Vásquez; IV. 53 

590 

años; V. Agricultor y músico; VI. Primaria; VII. Angla, San Pablo, Otavalo, lmbabura; 
VIII. 44 años; IX. 7-IX-76; X. Angla, San Pablo, Otavalo, lmbabura; XI. Cultura quichua­
hablante. Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología. Archivo del Opto. de 
Etnomusicología. 



4.2.5.5.6. Distancia del sexto al 
final del tubo 6 cm. 

4.2.5.5.7. Diámetro del hueco 
de insuflación 1,1 cm. 

4.2.5.5.8. Diámetro de los huecos 
de obturación 0,7 cm. 

e) Peem:xx• 

4.2.5.5.1. Largo 30 cm. 
4.2.5.5.2. Diámetro superior 2,2 cm. 
4.2.5.5.3. Diámetro inferior 2,4 cm. 
4.2.5.5.4. Distancia desde la parte 

superior al hueco 
de insuflación 3,6 cm. 

4.2.5.5.5. Distancia de los huecos 
de obturación: 
425.551 Del primero al segundo 2,2 cm. 
425.552 Del segundo al tercero 2,3 cm. 
425.553 Del tercero al cuarto 2,2 cm. 
425.554 Del cuarto al quinto 2,3 cm. 

4.2.5.5.6. Distancia del quinto 
al final del tubo 6,7 cm. 

4.2.5.5.7. Diámetro del hueco 
de insuflación 1, 1 cm. 

4.2.5.5.8. Diámetro de los huecos 
de obturación 1 cm. 

Nota: Este instrumento lo encontramos con seis huecos de 
obturación. Creemos que se trata de un influjo de la 
Cultura de los Saraguros. Tiene las mismas caracte­
rísticas que el estudiado. 

XXI l. Ledo. Carlos Alberto Cobe.11. Rodrigo Mora; 111. Luis Tzukanká; IV. 101 años; V. Cazador, 
agricultor y músico; VI. Ninguna; VII. Kurint's o Kurikaka; VIII. 90 años; IX. 15 de abril de 
1976; X. Kurint's o Kurikaka, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura Shuar. 

591 



f) Pinkui:xx:11 

4.2.5.5.1. Largo 60,9 cm. 
4.2.5.5.2. Diámetro superior 2,3 cm. 
4.2.5.5.3. Diámetro inferior 2,3 cm. 
4.2.5.5.4. Distancia desde la parte 

superior hasta el hueco 
de insuflación 4,7 cm. 

4.2.5.5.5. Distancia desde el hueco 
de insuflación hasta 
el primero de obturación 49,7 cm. 

4.2.5.5.6. Distancia desde el primero 
de obturación hasta 
el segundo 3,8 cm. 

4.2.5.5.7. Distancia desde el segundo 
de obturación hasta 
el final del tubo 2,7 cm. 

4.2.5.5.8. Diámetro del hueco de 
obturación 0,5 cm. 

4.2.5.5.9 Diámetro del hueco de 
insuflación 0,9 cm. 

Nota: Este instrumento es tapado por ambos lados y tiene 
un hueco de insuflación y dos de obturación. El 
material es de "nankuchip o guadúa". 

4.2.5.6. CIRCUITO DE SONIDO. 

La flauta corresponde a los tubos de embocadura direc­
ta. La intensidad de los sonidos que produce un instrumento 
de viento depende de la fuerza con que se excita su columna 
de aire con el soplo. Para mayor conocimiento del tema, 
remitimos a nuestros lectores al número 424.6 sobre el trata­
do del circuito de sonido de la tunda. 

XXII l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. Luis Tzukanká, etc. Cfr. datos técnicos de 
campo de la Ficha Nº XXI. 

592 



4.2.5.7. CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL Y SACHS 

4. 
4.2. 
4.2.1. 
4.2.1.1. 
4.2.1.1.2. 
4.2.1.1.2.1. 
4.2 .1.1.2 .1.1. 
4.2.1.1.2.1.1.2. 

Aerófonos 
Instrumento de soplo 
De filo o flautas 
Sin canal de insuflación 
Transversales 
Aisladas 
Abiertas 
Con agujeros 

División común final: 

-6, Con depósito para el viento 
-6.1. Rígido 

4.2.5.8. CLASIFICACION SEGUN 
MANTLE HOOD 

Lámina Nº 14 

593 



S-H: 421.12 

Cer:nii!.a parte su­
perior 

Con ub&I!! 11\l!WOI 

4.2.5.9. USO Y FUNCION. 

S..H: 4210 1210 12 
ctr,~l.&si!'ioa.oillJl 
ñorn~ostel y Saoh1 

De pie 

Antes de la llegada de San Juan se escuchan cuernos, 
quipas, y el sonido de las flautas, como símbolo de prepara­
ción de la mencionada fiesta. 

la mañana del 23 de junio se realiza una gran feria a la 
que concurren los indígenas de las diferentes comunidades a 
realizar sus compras para los preparativos de la fiesta. 

la noche de este mismo día (23 de junio) cumplen con el 
rito del baño, a partir de las 21 h00 (9 de la noche). Existe la 
creencia de que el "diablo huma" o "cabecilla", debe bañarse 
tres días consecutivos en las "pacchas", para cobrar fuerza 
para la pelea. 

Con los víveres adquiridos en el mercado, los indígenas 
confeccionan los tradicionales "castillo" en los que van sus­
pendidas gran cantidad de fruta, pan, licor, e inclusive dinero. 

594 



Las cuadrillas de sanjuanes que ya comienzan a visitar las 
casas donde hay castillo, toman de ellos fruta o dinero con el 
compromiso de devolver el "doble" el próximo año. En cada 
UflO d~ estos lugares bailan e ingieren aguardiente, a la vez 
(ti.Je va aumentando el n.úmero de indígenas de la cuadrilla. 
Los sanjuanes van disfrazados portando un instrumento mu-

. sicat, de preferencia las flautas traveseras. 
El día propro de la fiesta, cada parcialidad, vestidos de 

diferentes personajes y dé sanjuanes, salen a los centros 
urbanos para danz~r en las calles y plazas. Cada comunidad 
se encuentra agrupada y las mujeres acompañan a sus mari­
dos para defenderles de las posibles peleas. Durante los bai-

. les van tocando las flautas traveseras y se van alternando 
entre los miembros de la comunidad. las flautas son macho y 
hembra. Los churos y cuernos tocan en señal de acercamien­
,to de alguna C(?munidad. Después de danzar, se retiran a las 

, cántinas a tómar la "tauna". Si alguna comunidad rival se 
encuentra en ella debe tomar la retirada o afrontar la pelea, 
que casi por lo general es segura. 

Gran parte de los sanjuanes llevan dos flautas: una para 
tocar y otra de repuesto. El colorido de su música es muy 
h~rmosa; al finalizar el baile en la esquina, cantan el "jo­
lojojojo'\ Terminado éste canto los churos suenan y van a la 
esq'uina siguiente. Este proceso dura toda la tarde hasta casi 
el anochecer. 

La fiesta de San Juan comienza el 24 y termina después 
de la fiesta de San Pedro. Este hecho se encuentra en proceso 
de aculturación, principalmente en Otavalo y San Pablo. Se lo 
puede encontrar todavía auténtico en Cotacachi, lmantag, 
Zuleta, Olmedo, Cayambe y en algunos otros lugares a donde 
no ha llegado la invasión turística o aún no se da la conviven­
cia de los indígenas con ~xtranjeros. 

. Fuera de la fiesta dé San Juan se hace uso y función de 
las flautas traveseras el Viernes Santo en la procesión de esta 
festividad. -

las flautas descritas se utilizan en Danzantes, Carnaval y 
en las festividades de la Cultura Shuar y Achuar. Sería largo 

595 



dar a conocer el uso y función de cada una de ellas en todas 
las culturas ecuatorianas, nos reservamos para el libro: "Fes­
tividades de Tradición Oral Popular del Ecuador"xxm. 

lámina Nº 15 

Flauta travesera de la fiesta de San Juan y San Pedro. 

4.2.5.10. TRANSCRIPCION MUSICAL 
DE LA FLAUTA 

Transcripción Nº 6 

b 

MotiTOs del& Fiest.a de San Ju8JII. 

• ~o de flauta.s trave s1c,ra.s­
\ .-. . 

-
XXIII Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología desde 1968 a 1982. 

596 



4.2.6. PINGULLO. 

4.2.6.1. HISTORIA. 

Los "flageolets" son flautas verticales, con aeroconduc­
to o canal de insuflación. Se remontan a tiempos prehispáni­
cos, por consiguiente ya existieron antes de la llegada de los 
españoles a América. Los europeos los conocieron con el 
nombre de "instrumentos exóticos" y han sido considerados 
como instrumentos primitivos. Pero las últimas investigacio­
nes han revelado que muchos instrumentos pertenecen a 
familias diferentes y algunos de ellos son semejantes con 
otros de regiones distantes, los cuales forman parte del acer­
vo instrumental de tradición oral y su música tiene caracterís­
ticas diferenciadas. 

El "flageolet" es un instrumento que pertenece a la gran 
familia de los aerófonos. Es instrumento de soplo, de filo o 
flauta, con canal de insuflación, canal interno, aislado, abierto 
por ambos lados y con agujeros. 

El "pingullo" es instrumento de tubo. El material es de 
carrizo, bejuco o hueso de animales. Consta de un tubo abier­
to con canal de insuflación. 

Carlos Vega, en su libro: "Instrumentos Musicales Abo-

597 



rígenes y Criollos de la Argentina", dice: "En cierto modo 
equivaldría a la francesa flageolets. La voz "pingullo" aparece 
en 1560, anotado por Fr. Domingo de Santo Tomás. Su va­
riante "pincullu" se encuentra en Diego González Holguín" 97• 

El pingullo tiene dos perforaciones en la parte superior 
del cuerpo y otra de obturación en la parte inferior del tubo, 
un poco más arriba de las dos anteriores. Además, tiene un 
tapón en la parte superior del instrumento dejando un canale­
te para la insuflación. Este instrumento pertenece a la cultura 
quichua-hablante, como probaremos más abajo. 

Zeller hace una clasificación de estos instrumentos: 
flautas laterales verticales y flautas laterales curvadas en for­
ma de pájaro. El autor de "Instrumentos y Música en la Cultu­
ra Guangala", trae los siguientes ejemplos: "28 a: flauta 
vertical lateral; barro; largo 14 cm. - ancho 9 cm.; fragmen­
to; gris-marrón; cara de mono con lengua pronunciada; de­
coración incisa y color rojo; fecha de hallazgo: 6-IX-62; 
Guayas, Palmar; sitio: P1-T7E; Guangala temprano. 28 b: 
flauta vertical lateral; barro; largo 12 cm., ancho (cabeza) 4,5 
cm.; completa, menos una mano; gris-ocre; inciso con color 
amarillo; fecha: 30-Vlll-64; Guayas, Loma Alta; Corte 1-21 
0-60; Guangala temprano. 28 c. flauta lateral vertical; barro; 
largo: 14 cm., ancho (cabeza) 4,8 cm.; completa; ocre-gris y 
pulida; pelícano humanizado con decoración en forma de 
incisiones; fecha: Se. F. Sarmiento; Guayas; Barcelona; sitio: 
Collaito 0,60 cm.; Guangala, 28 d: flauta lateral vertical; ba­
rro; largo: 14,5 cm.; ancho, 4,5 cm.; completa; gris-negro 
pu1ido; pájaro humanizado con color amarillo blanco; fecha: 
1965; Guayas, La Ponga; S'estratigrafía" 98

• Existen otras pie­
zas que demuestran la existencia de instrumentos que di­
mensionan la constante del instrumento en estudio. 

Silva Sifuentes describe las flautas verticales en su "Ca-

97 VEGA, Carlos: "Los Instrumentos Musicales Aborígenes y Criollos de la Argentina"; Ed. 
Centurión; Buenos Aires, 1946; pág. 195. 

98 ZELLER, Richard: Instrumentos y música en la Cultura Guangala; Ed. Gu11ncavilca; Guaya-
quil-Ecuador; s/O"d; 61-63 pp. 

598 



tálogo de Instrumentos" y demuestra la existencia de flautas 
de hueso y de barro, cada una de ellas con diferentes huecos 
de obturación, usadas en el Imperio inca, así: "Flauta de caña 
de dos perforaciones", "flauta vertical de dos huecos de obtu­
ración de fémur"; "flauta vertical de hueso de animales" y 
otras muestras más"99

• 

Federico Kauffmann Doig, anota: "Flautas verticales 
zoo-antropomorfizadas y antropo-zoomorfizadas. Estos ins­
trumentos se encuentran confeccionados en barro, hueso y 
rematan en cabezas escultóricas zoomorfas" 1ºº. 

Jijón y Caamaño cita a Peabody, quien habla de "flautas 
en forma de oboe y flautas verticales de barro y hueso". 
Además, habla de algunas muestras encontradas en la pro­
vincia de lmbabura y en la provincia de Pichincha, en los 
Chillos, como las: "Flautas hechas de tibia de cóndor, las 
cuales son prehispánicas"101. 

Algunos cronistas hablan de "flautas" (Cieza de león, 
1947: 373), mas no sabemos si se trata de las flautas travese­
ras o verticales. Otro nos refiere: "a tambores, flautas y otros 
instrumentos" (Díaz del Castillo, 1947: 28), "Eran diestros en 
tocar flautas" (De las Casas, 1958: 215). "Tocaban flautas y 
pitos de una manera desordenada" (González Suárez, 1969: 
239). El instrumento de nuestro interés encontramos en Ceva­
llos al registrar: "Flautín con la embocadura hacia una de las 
extremidades" 1º2

• Puede ser que se trate del pingullo. Rubio 
Orbe, anota: "El pingullo es de carrizo o zuro y en la parte 

99 SILVA SIFUENTES, Jorge E.: "Catálogo 1: Instrumentos Musicales" Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos, Museo de Arqueología y Etnología; Trabajo mimeografiado; 
Lima, 1978; págs.: 2-3. 

100 KAUFFMANN DOIG, Federico: "Manual de Arqueología Peruana"; Ed. Peisa; Lima-Perú, 
1973; pág. 298. 

101 JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Nueva Contribución al Conocimiento de los Aborígenes de 
la Provincia de lmbabura de la República del Ecuador": Ed. Tipografía y Encuaderna­
ción Salesianas; Quito, 1920; pág. 47. 

102 CEVALLOS, Pedro Fermín: "Resumen de la Historia del Ecuador desde su origen hasta 
1845"; Ed. Imprenta de la Nación; Guayaquil, 1889; pág. 153. 

599 



superior hay una lengüeta que soplada produce ruido" 103
• 

Moreno trae el dato con mucha precisión al describir: "El 
pingullo es una flauta vertical de embocadura de dulzaina, 
con dos huecos en la parte inferior, en dirección de la embo­
cadura y uno atrás que lo cubre el dedo pulgar" 104

• 

Todos estos datos demuestran la constante del instru­
mento que, por consiguiente, corresponde a las grandes cul­
turas americanas y por ende a las culturas ecuatorianas prin­
cipalmente a la quichua-hablante. 

Existe una diferencia entre "pingullo y pífano"; el pri­
mero tiene tres huecos de obturación: dos superiores y uno 
inferior que es tapado con el dedo pulgar y, el segundo, tiene 
seis huecos de obturación más el canalete de insuflación. 
Ambas son flautas abiertas con huecos. Estos instrumentos 
permanecen hasta nuestros días, gracias a la tradición oral. 

Lámina Nº 16 

Pingullo de madera con aros de chonta. 

103 RUBIO ORBE, Gonzalo: "Punyaro. Estudio de Antropología Social y Cultural de una 
comunidad indígena y mestiza"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1956; págs.: 
240-241. 

104 MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco 
Ricke; Quito, 1949; págs.: 35-36. 

600 



4.2.6.2. CREENCIAS. 

"Taita Carnaval" lleva un "pingullo" tallado de fémur de 
cóndor y una caja. Es un personaje que pasa de un lugar a 
otro. Cierto día se entabla una pelea entre Taita Carnaval con 
un hombre de Juncal. Taita Carnaval apuesta un sombrero, 
zamarro, waraka, pischa, pingullo y caja. La pelea se inicia y el 
hombre juncaleño le hiere en la cara; "taita carnaval" le dice a 
su adversario que debe llevarse todo. El juncaleño quiso 
levantar su botín y se encuentra con que el tambor era de oro 
y no podía levantarlo. El juncaleño deja el botín y le queda la 
satisfacción de haber ganado la "suerte". Esta leyenda, trans­
formada en mito, es muy extensa, hemos querido dar tan sólo 
una breve descripción de este hecho que tiene relación con 
una creencia y una sacralizaciónxx,v. Este mismo hecho lo 
encontramos registrado por Niels Fock y Eva Krener y publi­
cado en la Revista de Antropología Nº 6 de la Casa de la 
Cultura Núcleo del Azuay en 1979. Los indígenas, a más de 
esa creencia, tienen las creencias ya apuntadas en este tra­
bajo sobre el uso de las diferentes flautas. Cfr. Nº 424.2; 425.2. 

4.2.6.3. LOCALIZACION. 

El "pingullo" lo hemos registrado en todo el callejón 
interandino. Unicamente citaremos algunos informantes de 
nuestro Archivo: Félix Cushcahua, Comunidad Cumbas Con­
de, parroquia Quiroga, Cotacachi, lmbabura; Pedro Calapi de 
la Comunidad de Morochos, Quiroga, Cotacachi, lmbabura; 
José Cachimuel, Comunidad de San Roque, San Rafael, Ota­
valo, lmbabura; Vicente Morales, Comunidad de San Miguel, 
San Rafael, Otavalo, lmbabura; José María Lema, Peguche, 
Otavalo, lmbabura; Oswaldo Choquín, Natabuela, lbarra, lm­
babura; Rafael Chávez, lmantag, Cotacachi. lmbabura; Ma-

XXIV l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Ninguno: 111. Juan Manuel Llaminga; IV. 65 años; V. 
Agricultor y músico. VI. Ninguna; VII. Juncal; VIII. 55 años; IX. 24 de febrero de 1968; X. 
Juncal, Prov. Cañar; XI. Cultura quichua-hablante. 

601 



nuel Quishpe, Saraguro, Loja; luis Farinango, El Empedrado, 
lbarra, lmbabura; y otros más, cuyos nombres reposan en 
Archivo. 

4.2.6.4. DESCRIPCION Y CONSTRUCCION 

Una vez preparado y listo el material da inicio la cons­
trucción. El material puede ser guadúa, carrizo o hueso. El 
constructor tiene delante un pingullo patrón, el cual le sirve 
de base para la confección. Corta el largo del tubo, pule las 
asperezas y coloca señales tanto en el canalete de insuflación 
como en los orificios de obturación. Perfora el hueco en la 
parte superior del tubo para luego colocar el tapón con una 
ranura, a fin de que pase el aire, luego hace los huecos de 
obturación. Terminado este proceso trabaja con el tapón, el 
cual consiste en un pequeño trozo de madera que va coloca­
do de tal manera que embone exactamente en el tubo. En la 
parte superior deja una uña de 0,7 cm., de largo, con el objeto 
de poder colocar bien el labio inferior, ya que el superior está 
sobre la uña. El tapón es redondo de un diámetro de 2,2 cm., 
en el un caso y en el otro de 1,6 cm., (dos muestras). Aplana 
un lado del tapón para que haga las veces de canalete. Termi­
nadas las dos piezas, introduce el tapón de tal manera que la 
parte aplanada coincida con el canalete u orificio de insufla­
ción. Colocadas las dos piezas, el constructor.procede a poner 
aguardiente en el instrumentoxxv. 

4.2.6.5. DIMENSIONES. 

a) De hueso: 

4.2.6.5.1. 
4.2.6.5.2. 

Largo 
Diámetro superior 

23,5 cm. 
1,7 cm. 

XXV l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. Félix Cushcahua; IV. 65 años; 
VII. Cumbas Conde; VIII. 58 años; IX, 24-IV-82; X. Cumbas Conde, Quiroga, Cotacachi, 
lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. Estas dos muestras son hechas por Félix 
Cushcahua quien aprendió de su padre. Es el mejor músico que tiene el lugar. 

602 



4.2.6.5.3. Diámetro inferior 1,7 cm. 
4.2.6.5.4. Largo de la uña 0,7 cm. 
4.2.6.5.5. Ancho de la uña 1,5 cm. 
4.2.6.5.6. Largo del canalete 

insuflación 1,1 cm. 
4.2.6.5.7. Ancho del canalete de 

insuflación 0,6 cm. 
4.2.6.5.8. Diámetro de los huecos 

de obturación 0,7 cm. 
4.2.6.5.9. Distancia al primer hueco 

de obturación desde la 
parte superior del tubo 17,7 cm. 

4.2.6.5.10. Distancia desde el primer 
hueco al segundo 
de obturación 2.1 cm. 

4.2.6.5.11. Distancia del segundo hueco 
de obturación al final 
del tubo 3,6 cm. 

4.2.6.5.12. Distancia desde la parte 
superior al hueco posterior 
de obturación 15,7 cm. 

4.2.6.5.13. Largo del tapón 2,2 cm. 
4.2.6.5.14. Abertura del canalete O, 1 cm. 

b) De guadúa delgada: 

4.2.6.5.1. Largo 39,5 cm. 
4.2.6.5.2. Diámetro superior 1,9 cm. 
4.2.6.5.3. Diámetro inferior 2 cm. 
4.2.6.5.4. Largo de la uña 0,5 cm. 
4.2.6.5.5. Ancho de la uña 1,3 cm. 
4.2.6.5.6. Largo del canalete 

de insuflación 1 cm. 
4.2.6.5.7. Ancho del canalete 

de insuflación 0,3 cm. 
4.2.6.5.8. Diámetro de los huecos 

de obturación 0,6cm. 

603 



4.2.6.5.9. Distancia al primer hueco 
de obturación desde la 
parte superior del tubo 33,5 cm. 

4.2.6.5.10. Distancia desde el segundo 
hueco de obturación 
al final del tubo 3, 1 cm. 

4.2.6.5.11. Distancia del primero 
al segundo hueco de 
obturación 3 cm. 

4.2.6.5.12. Distancia de la parte 
superior del tubo al hueco pos-
terior 9el hueco de obturación 30.4 cm. 

4.2.6.5.13. largo del tapón 1,6 cm. 
4.2.6.5.14. Abertura del canalete 0,2 cm. 

4.2.6.6. CIRCUITO DE SONIDO. 

El pingullo produce el sonido mediante un tubo abierto. 
la columna del tubo abierto tiene en los extremos vientres de 
vibración. la boquilla o tapón con el canalete del instrumento 
de viento se modifica al ser adosado o introducido entre los 
labios del ejecutante. Este instrumento es de embocadura 
indirecta, la parte superior del portaviento está transformada 
en la boquilla o tapón. la corriente de aire, producida por el 
ejecutante, pasa por un canalete llamado portaviento. la for­
ma del tubo de embocadura es cilíndrica. los tubos de boqui­
lla con canalete producen sonidos de timbre redondo y bri­
llante. Para comprobación de lo dicho, remitimos al libro de 
Tirso de Olozábal: "Acústica Musical y Organología": Ed. 
Ricordi; Buenos Aires, 1954; C'ilus. 174 pp. 

4.2.6.7. 

4. 
4.2. 
4.2.1. 

604 

CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL V SACHS. 

Aerófono 
De soplo verdadero 
De filo o flauta 



4.2.1.2. 
4.2.1.2.2. 
4.2.1.2.2.1. 
4.2.1.2.2.1.1. 
4.2.1.2.2.1.1.2. 

Con canal de insuflación 
Interno 
Aislada 
Abierto 
Con agujeros 

División común final: 

-6 Con depósito para el aire 

4.2.6.8. CLASIFICACION SEGUN 
MANTLE HOOD 

Lámina Nº 17 

··--f·-

S-E:421 0 22 
Interno 

S-H: 421.2 

Flauta oon ea.nal 

Lbier-to OOll ae_"'.'Qjeros 

605 



4.2.6.9. USO Y FUNCION. 

El hecho de los "Danzantes de Pujilí" se remonta a 
tiempos prehispánicos. Pujilí o PussilH, fue fundado por el 
curaca Alonso Hacho Cápac, quien vino desde el Cuzco con 
Túpac Yupanqui en calidad de Capitán con las huestes cuz­
queñas. Don Antonio Clavijo, delegado de la Audiencia de 
Quito, se hizo presente para estudiar la posible fundación de 
Pujilí como asiento español. En su informe a la Real Audiencia 
expresa: "Es factible el levantamiento de tal población. Una 
vez autorizado, procede al delineamiento de la plaza y calles 
en 1570 habiendo festejado los moradores con el baile de los 
danzantes, un músico tocando pingullo y caja y la bebida de la 
chicha" (Gamboa, 1965: 153). 

la música de la fiesta de los danzantes es una ífielodía 
que servía para la danza ritual de las "Vírgenes del Sol" y se 
ejecutaba al salir los primeros rayos del astro rey, el día de la 
fiesta del lnti-Raymi, celebrada en honor del dios Sol. El baile 
es dirigido por un Alcalde. Los españoles apellidaron a las 
"Vírgenes del Sol" como indias danzantes y a sus acompa­
ñantes los llamaron danzantes de Pujilí. Los sacerdotes reem­
plazaron a las Vírgenes del Sol con "ángeles" adornados a la 
usanza cristiana y al Sol por el Dios Cristiano. 

Festejaron este hecho en honor del "Santísimo Sacra­
mento", reemplazando los templos indios por la Custodia 
que contiene el Cuerpo de Cristo y la Fiesta del lnti-Raymi por 
la de Corpus Christi la cual se celebra en el mes de junio 
(Garcilaso de la Vega, 1965: 178). 

606 



La música tocada por un solo músico, pingullo y tambor 
o bombo, se ha mantenido desde ese tiempo hasta nuestros 
días, gracias a la profunda tradición que ellos mantenían. 
Estas melodías, del danzante de Pujilí, fueron las que más 
cultivaron los indígenas pushilíes y panzaleos con gusto y 
estilo propios. 

El "danzante de Pujilí" es la representación viva y gallar­
da de una raza que vivió un mundo glorioso propio de su 
cultura. El indio de Pujilí ha mantenido las costumbres de 

4.2.6.10. TRANSCRIPCION MUSICAL 

Transcripción Nº 7 

Duz&!'l.te II de Pujilf 

--
l t 

607 



antaño con sus vestimentas y no ha perdido la vigencia del 
hecho xxvi. 

Otros hechos en los que se utiliza el pingullo y el tambor 
son los "Abagos de Chilcapamba", "Danzante de los Guapan­
tes-Panzaleos", "Mama Negra", "Carnaval de Chimborazo", 
etc. Todos ellos se remontan a tiempos prehispánicos que 
determinan nuestra cultura y, por consiguiente, nos conduce 
a una identidad cultural, a través de la vigencía de los hechos 
en las persistencias culturales. 

lámina Nº 18 

XXVI l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. Virgilio Santacruz; IV. 38 años; V. 

608 

Maestro de música; VI. Instrucción primaria; VII. Pujilf; VIII. 30 años: IX. 23-Vlll-68; X. 
Pujilí, Prov. Cotopaxi; XI. Cultura quichua-hablante. 



4.2.7. PIFANO 

4.2.7.1. HISTORIA 

El pífano o pijuano es un instrumento de hueso, guadúa 
o carrizo. Tiene un tubo abierto con un tapón y un canalete de 
insuflación; además, posee seis huecos de obturación, los 
cuales son tapados con los dedos de las manos. En la parte 
superior tiene un taco de madera y una rendijilla para el paso 
del aire, la cual topa con la abertura de la pared del tubo. 

Existe una diferencia entre "pingullo" y "pífano". El 
pingullo tiene tres huecos de obturación: dos en la parte 
superior y uno en la parte posterior del tubo. El pífano posee, 
como queda dicho, seis huecos de obturación. El pingullo y el 
tambor son tocados por una sola persona, pero en el caso del 
pífano, este es tocado por una persona y el tambor por otra 
persona. 

Este instrumento pertenece a los aerófonos, es instru­
mento de filo o flauta, con un tapón y rendijilla y un hueco por 
donde sale el aire, canal interno, aislado, abierto y con aguje­
ros. Los poseedores de este instrumento son la subculturas 
quichua-hablantes y algunas otras culturas del Ecuador. 

Los datos históricos de este instrumento los encontra­
mos en estudios arqueológicos, históricos, en viajeros y en 
trabajos de Etnografía. Los interesados en estos documentos 
pueden consultar: Richard Zeller: "Instrumentos y Música en 
la Cultura Guangala"; s/f; Kauffmann Doig: "Manual de Ar­
queología Peruana", Lima, 1973; Silva Sifuentes: "Catálogo 
1: Instrumentos Musicales", Lima, 1978; Jijón y Caamaño: 
"Antropología Prehispánica del Ecuador", Quito, 1951; Jijón 
y Caamaño: "Nueva Contribución al Conocimiento de los 
Aborígenes de la provincia de lmbabura de la República del 
Ecuador", Quito, 1920; González Suárez: "Historia General 
de la República del Ecuador", Quito, 1969; Segundo Moreno: 
"Música y Danzas Autóctonas del Ecuador", Quito, 1949; 
todos los Cronistas y Viajeros; Inés Jijón: "Museo de Instru­
mentos Musicales: Pedro Traversari", Quito, 1971; Coba An-

609 



drade: "Revista Sarance", Otavalo, 1979; Richard Rephann: 
"Catálogo de la Colección de Instrumentos Musicales Pedro 
Traversari"; Vale, 1978; los esposos Costales en su Colección 
llacta; y otros autores que de una u otra manera han tratado 
el instrumento. 

lámina Nº 19 

4.2.7.2. CREENCIAS 

Sobre este dato, remitimos a nuestros lectores a los 
ítems de los diferentes instrumentos de viento o aerófonos. 
las creencias son coincidentes. 

4.2.7.3. LOCALIZACION 

Las investigaciones realizadas las detallamos ya en el 
numeral 425.3. Es de lamentar que los instrumentos naciona-

610 



les vayan perdiendo su vigencia debido a la intruducción de 
instrumentos importados. Los indígenas, por simple curiosi­
dad, van adaptando a sus hechos tales instrumentos. Cree­
mos que se debe concientizar sobre el uso de los instrumen­
tos de su propia cultura: 

4.2.7.4. DESCRIPCION Y CONSTRUCCION 

El instrumento queda descrito líneas arriba. Félix Cush­
oahua nos habla de la forma de construcción. "Se debe prepa­
rar el material, sea de hueso de cóndor o de otros animales, 
de guadúa o de un carrizo especial. Si es de carrizo o guadúa 
debe ser muy seco para que tenga buena sonoridad y no 
tenga rajaduras". Con el instrumento -patrón toma las di­
mensiones para la perforación del hueco que va en la parte 
superior, junto al taco; mide los huecos de obturación según 
el instrumento patrón y pone unas cruces. Con una navaja o 
cuchillo corta el largo del tubo y pule los dos extremos; luego 
perfora los huecos y termina igualándolos en su diámetro. 
Prepara· el taco y desbasta una parte para que pase el aire al 
tubo. Terminadas las dos partes embona el taco y hace coinci­
dir la ranura o rendijilla con el hueco que está en la parte 
superior. Terminado el instrumento coloca aguardiente, a fin 
de que lo absorban las paredes del tubo. Hace unas cuantas 
pruebas y debe dar la misma sonoridad que el instrumento 
que sirvió de base para la construcción. El instrumento estu­
diado quedó de esta forma: xxv11• 

Lámina Nº 20 

XXVII l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 111. Félix Cushcahua; IV. 80 años. 
Cfr. datos técnicos de la ficha Nº XXV. 

611 



4.2.7.5. DIMENSIONES 

a) De hueso de cóndor: xxv111 

4.2.7.5.1. Largo 
4.2.7.5.2. Diámetro superior 
4.2.7.5.3. Diámetro inferior 
4.2.7.5.4. Largo de la uña 
4.2.7.5.5. Ancho de la uña 
4.2.7.5.6. Largo del canalete de 

insuflación 
4.2.7.5.7. Ancho del canalete de 

insuflación 
4.2.7.5.8. Diámetro de los huecos 

de obturación 
4.2.7.5.9. Distancia desde la parte 

superior al primer hueco 
de obturación 

4.2.7.5.10. Distancia entre cada hueco 
de obturación: 1° al 2° 
hasta el 6° 

4.2.7.5.11. Distancia desde el 6° hueco 
de obturación hasta el 
final del tubo 

4.2.7.5.12. Largo del tapón 
4.2.7.5.13. Abertura del canalete 

o rendijilla 

b) De caña guadúa: xxix 

4.2.7.5.1. 
4.2.7.5.2. 

Largo 
Diámetro superior 

XXVIII Cfr. datos técnicos ficha Nº XXV. 

23,2 cm. 
1,7 cm. 
1.4 cm. 
0,7 cm. 
1,5 cm. 

1,2 cm. 

0,7 cm. 

0,7 cm. 

11,6 cm. 

2,2 cm. 

1,6 cm. 
2,3 cm. 

0,1 cm. 

30 cm. 
2,1 cm. 

XXIX l. Ledo. Carlos Alberto Coba; 11. Rodrigo Mora; 111. José Vásquez; IV. 50 años; V. Agricultor 
y músico; VI. Ninguna; VII. San Roque, San Rafael, Otavalo, lmbabura; VIII. 42 años; IX. 
4-IX-76; X. San Roque; XI. Cultura quichua-hablante. 

612 



4.2.7.5.3. Diámetro inferior 2,1 cm. 
4.2.7.5.4. Largo de la embocadura 

(variable) 2,4 cm. 
4.2.7.5.5. Largo del canalete 

de insuflación 1,2 cm. 
4.2.7.5.6. Ancho del canalete 

de insuflación 0,5 cm. 
4.2.7.5.7. Diámetro de los huecos 

de obturación 0,8 cm. 
4.2.7.5.8. Distancia desde la parte 

superior al primer hueco 
de obturación 14,7 cm. 

4.2.7.5.9. Distancia entre cada 
hueco de obturación: 1° 
al 2°. hasta el 6° 2,2 cm. 

4.2.7.5.10. Distancia desde el 
6° hueco de obturación 
hasta el final del tubo 4,7 cm. 

4.2.7 .5.11. Largo del tapón 
de embocadura 3 cm. 

4.2.7.5.12. Abertura del canalete 
de embocadura 0,3 cm. 

427.6 CIRCUITO DE SONIDO 

El "pífano", en cuanto a producción de sonido y a consi­
deraciones acústicas, tiene las mismas connotaciones del 
"pingullo", con la única diferencia que el primero tiene tres 
perforaciones de obturación y el segundo tiene seis. 

4.2.7.6. CLASIFICACION SEGUN HORNBOSTEL Y SACHS 

4. 
4.2. 
4.2.1. 
4.2.1.2. 

Aerófono 
De soplo verdadero 
De filo o flauta 
Con canal de insuflación 

613 



4.2.1.2.2. 
4.2.1.2.2.1. 
4.2.1.2.2.1.1. 
4.2.1.2.2.1.1.2. 

División común final: 
--6 

Interno 
Aislado 
Abierto 
Con agujeros 

Con depósito para el aire 

4.2.7.8. CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 

lámina Nº 21 

614 

--/ 

S-F.¡ 421.22 

Tu terno 

,#-,'-.---

De pie 



4.2.7.9. USO V FUNCION 

La "danza de los Yumbos" la encontramos localizada en 
la comunidad de Cumbas Conde, Quiroga, Cotacachi, lmba­
bura. 

La fiesta se realiza el 15 de septiembre y la denominan 
"culto chico". Bajan de la comunidad a la parroquia El Sagra­
rio para llevar a la comuna a Santa Ana. Los Yumbos con el 
Chaqui Capitán, su acompañante y los miembros de la comu­
nidad, bajan danzando diferentes "tonos" al son de la música 
del "Huarunchi". Los yumbos visten de camisa y pantalón 
blancos y cinturón negro; en su mano derecha portan una 
lanza de chanta. El Chaqui Capitán y su acompañante visten 
muy elegantes con telas finas adornadas de palmas y pon­
cheras. La danza tiene una connotación agrícola y ecológica; 
se compone de las siguientes: 

a) Poroto Mayto: Imitan a la planta del maíz y la forma 
como se envuelve el fréjol o poroto en aquella planta. Es una 
danza imitativa del ciclo agrícola. 

b) Sucho o Yaihua: Imitan a una persona baldada o que 
tiene algún defecto físico, como el "sucho". 

c) Sarnoso: Después del "mudates", imitan a una per­
sona que tiene ulcerada su piel, se encuentra cubierto de 
granos o padece de otras enfermedades dermatológicas. Con 
sus manos se rascan la espalda, el pecho y el rostro, simulan­
do la desesperación de la enfermedad. 

d) Thagna: Los danzantes copian los movimientos y 
gestos de un ser que se encuentra atado pies y manos. Los 
brazos se encuentran cruzados a la altura del pecho. 

e) Obelo: Los danzantes llevan las manos hacia la boca y 
la tapan. Al quitar y llevar las manos a la boca producen un 
sonido cavernoso. 

f) Mudatis o Pi/is Aspi: Las lanzas se encuentran en 
forma de haz en medio del círculo. Desatan y las entregan a 
cada uno. Colocan la lanza entre las piernas e imitan el galo­
peo del caballo. 

615 



g) Asua Ufiay: Cada danzante, comenzando por el más 
joven, mientras los demás siguen danzando, se aparta del 
círculo y va al pilche de chicha que se encuentra cerca al haz 
de las lanzas. Abre las piernas con las manos en la espalda, 
toma el "pilcha de chicha" con los dientes, bebe el líquido y 
deposita el pilcha en su puesto. Este ritual lo hacen: danzan­
tes, chaquí capitán, acompañante, músicos y los participan­
tes pasivos. Esta danza es en honor al fruto del maíz. 

h) Cuchillos: Las lanzas colocadas en el suelo, una enci­
ma de otra, forman un círculo. Esta danza es en homenaje a 
las lanzas por los antiguos sacrificios. 

i) Urcu Cayay: Los danzantes formando un círculo junto 
a las lanzas en haz, invocan a los cerros recordando sus 
antiguos dioses totémicos. Los versos son los siguientes: 

616 

lmbaburita, 
lmbaburalla. 

Yana urquito, 
Yana urculla. 

Urcu urquito, 
Urcu urculla. 

Piña urquito, 
Piña urculla. 

Chimboracito, 
Chimborazulla. 

Toro rumicu, 
Toro rumilla. 

Escalerita, 
Escaleralla. 

Mojanda urcu, 
Mojanda urquito. 

Cari racito, 
Cari razulla. 



Cada uno de los "tonos" equivale a una danza. Al termi­
nar cada una de ellas realizan el grito de purificación ritual, a 
fin de que los espíritus del mal no perturben la danza. A estas 
danzas se debe añadir una más que únicamente la utilizan en 
el recorrido desde la comunidad hasta la parroquia o vicever­
sa. La música es muy alegre y se llama el "yumbo" xxx. 

El pífano se destaca entre los demás instrumentos y 
tiene la sonoridad de un pícolo. El instrumento que hemos 
estudiado es de hueso, tocó en nuestras investigaciones Félix 
Cushcahua. Según el informante dice que perteneció a su 
bisabuelo, o sea que tiene unos 180 años aproximadamente. 

4.2.7.10. TRANSCRIPCION MUSICAL 

Transcripción Nº 8 

DJJVZ1 Jlro.5 il0beh 11 

J::: ''º ! 
t ~ano 8Ta alta 

)1 1 

4.2.8. CHIRIMIA 

Es construido de madera a modo de clarinete. Mide 0.70 
cm., de largo, con agujeros y boquilla con lengüeta de caña. 
Tiene una variante con relación a otros instrumentos estudia­
dos: es cónico, pequeño y con doble lengüeta de caña. 

XXX Investigaciones del Instituto Otavaleño e Antropología: 1968-1982. Cfr. Ficha Nº XXV. 

617 



Pertenece a los aerófonos, es de soplo, de lengüeta 
doble o caramillo, oboe, tubo cilíndrico, aislada, abierta y con 
agujeros. 

Los poseedores de este instrumento son los indígenas y 
mestizos de las provincias del Azuay y Cañar. 

Este instrumento, según documentos probatorios, llegó 
con los conquistadores y el pueblo lo recreó, dinamizó y lo 
hizo suyo. Hoy constituye patrimonio de la cultura ecuato­
riana. 

Lámina Nº 22 

4.2.9. WAJIA 

Instrumento ritual. Su música se utiliza únicamente pa­
ra los entierros. Cuando el jefe de la familia extendida ha 
muerto, abren una fosa en medio de la casa o sea entre el 
"ekén" y el "tankamash". Después de los ritos de purificación 
hacen el entierro y se escucha la música de la Wajía. 

Está construido de hueso de animal. Tiene tres huecos: 
dos superiores y un inferior. El tubo se tapa con cera "sekat" 
hasta la altura del primer hueco y se abre el canal de insufla­
ción. 

618 



Es un aerófono de soplo, de filo o flauta, con canal de 
insuflación, con canal interno, aislado y abierto. Pertenece a 
la cultura Shuar y Achuar asentadas en el Oriente ecuato­
riano. 

Lámina Nº 23 

o 

4.2.10. YAKUCH 

Es semejante al "pinkuí". El material para la construc­
ción es "nankuchip", guadúa u otro. Tiene seis perforaciones 
de obturación: cinco en la parte superior del tubo y uno en la 
parte inferior. Es tapado con cera "sekat" y luego confeccio­
nan el canal de insuflación. Este instrumento se utiliza para 
tocar canciones de amor y festivas. 

Pertenece a la familia de los aerófonos, de soplo, de filo 
o flauta, con canal de insuflación, canal interno, abierto, aisla­
do y con agujeros. Los poseedores de este instrumento son 
los miembros de la Cultura Shuar y Achuar en el Oriente 
ecuatoriano. 

Lámina Nº 24 

619 



4.2.11. PIAT 

Está construido con un trozo de madera o de shuinia. 
Perforado en forma ovoidal con un hueco de insuflación. El 
instrumento se lo introduce en la boca hasta el hueco de 
insuflación. Se utiliza para la cacería o para imitar a las aves y 
otros animales. 

Pertenece a los aerófonos, de soplo, de filo o flauta, con 
canal de insuflación, canal interno, aislado, abierto y con 
agujero. Los poseedores y dinamizadores de este instrumen­
to son las Culturas Shuar y Achuar del Oriente ecuatoriano. 

4.2.12. PIAPIA 

Es un pito que sirve para llamar a los animales. Es 
instrumento de cacería. Los shuar, con este instrumento, 
imitan los diferentes sonidos de las aves y de otros animales y 
les acercan para la cacería. El instrumento está construido dé 
hueso, tawa o madera xxxi_ 

Pertenece a la familia de los aerófonos, es de soplo, de 
filo o flautas, con canal de insuflación, aislado y abierto. 
Pertenece a la Cultura Shuar y Achuar del Oriente ecuato­
riano. 

4.2.13. RONDADOR 

4.2.13.1. HISTORIA 

El "rondador" llamado universalmente "flauta de pan", 
en honor al dios "Pan". Este instrumento se remonta a la era 
paleolítica, según muestras encontradas por los arqueólo­
gos, como más abajo demostraremos. 

El poder de la música de este instrumento es melódico 

XXXI Todos los datos de estos instrumentos fueron investigados por el Instituto Otavaleño de 
Antropología: 1968, 1975, 1976, 1980. Cfr. datos de campo en el Archivo de Documenta­
ción del Departamento de Etnomusicología. 

620 



más que rítmico. Su música se atribuye a fuerzas misteriosas, 
capaces de hechizar a los animales, serpientes y osos, calmar 
a los locos y a los enfermos, halagar el alma de lo.s hombres 
mortales, excitar la presión hacia el desprecio a la muerte 
como hacia el éxtasis místico, lo cual justifica su origen divino 
por los resultados psicológicos. 

El rondador pertenece a los aerófonos: es de soplo, de 
filo o flautas, sin canal de insuflación, longitudinales, de jue­
go o flauta de pan y de tubos cerrados por su parte inferior. 

Los materiales que se ha usado para la construcción de 
este instrumento han sido: la piedra, el barro o la arcilla, el 
hueso, de guadúa, bejuco, carrizo y otros materiales. . 

"Los rondadores, dice Zeller, consisten de un número 
de tubos sincronizados entre ellos y cerrados en su parte 
inferior. Además van unidos a otros corno una balsa, cual­
quiera que sea su material: piedra, barro o madera. Es de 
suponer que las flautas con huecos de manubrio son poste­
riores a los rondadores, porque difieren en diferentes tonos 
en un solo tubo" 105

• En este trabajo, Zeller, ha encontrado 
instrumentos de piedra, los cuales pertenecen a la era del 
paleolítico (?) o quien sabe al neolítico inferior; sin embargo, 
en este período se encuentran muestras hechas de arcilla, 
corno lo demuestra Rephann en el Nº 3033: "Flauta de pan de 
cerámica, llamada "huayra-puhura"; decoración geométrica 
incisa. 1 O tubos. 22 cm. Período precolombino. Nº 3034: Anta­
ra. Flauta de pan de cerámica. Diseños geométricos incisos. 5 
tubos. 19 cm. Período precolombino. Nº 3035: Flauta de pan: 
arcilla. Orificio en que se inserta cordel para colgar del cuello. 
6 tubos. 7 .5 cm. 106

• Estos datos y estas muestras que reposan 
en el Museo de la Casa de la Cultura Ecuatoriana: Pedro 
Traversari, determinan la existencia de este instrumento en el 
tiempo de las grandes culturas, sea que hayan sido construi-

105 ZELLER, Richard: "Instrumentos y Música en la Cultura Guangala"; Colección Huancavilca 
Nº 3; Guayaquil, s/f.; pág. 67. 

106 REPHANN, Richard: "Catálogo de la Colección de Instrumentos Musicales" Pedro Traver­
sari; Yale, 1978; Nos.: 3033-3035. 

621 



dos por las culturas ecuatorianas o por la difusión de otras 
culturas al llegar a territorio ecuatoriano. Esto no significa 
que nuestras culturas no eran capaces de crear cultura, ya 
que de hecho lo hicieron como lo demuestra González Suárez 
en su "Historia General del Ecuador" en la lámina XXXIX y 
encontramos a un indígena sentado en actitud de tocar un 
tambor y lleva colgado al pecho un rondador de cinco tubos. 
"Es la zampoña o flauta de pan, usada por nuestros indígenas 
y conocido en el Ecuador con el nombre de "rondador", ya 
que en otros países tiene otras denominaciones" 107

• Esto 
demuestra que el instrumento en aquellos tiempos se encon­
traba en plena vigencia. 

El rondador ha sido tratado por Cronistas, Viajeros, His­
toriadores y otros estudiosos. En investigaciones hemos en­
contrado gran variedad de esta clase de instrumentos confec­
cionados de diversos materiales. Para constancia, remitimos 
a la introducción de este capítulo y al primer volumen de esta 
obra, págs.: 99-1 OO. 

4.2 .13.2. CREENCIAS 

Ana María Locatelli de Pérgamo, anota: "Los aerófonos 
más empleados por los griegos fueron las Siringas (de uno a 
varios tubos) y los auloi (de uno o dos tubos). La siringa 
monocalamo (de un solo tubo) era del tipo de aerófonos de 
filo mencionado en Egipto. La de varios tubos, siringa polica­
lamo, se llamaba también flauta de pan, por haber sido inven­
tada, según la leyenda, por este dios. Las cañas se pegaban 
con cera y podían ser de distinta o igual longitud (en este caso 
se acortaba la sección vibrante del tubo con cera)" 108 

Es muy conocida la leyenda sobre el invento de la flauta 

107 GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la República del Ecuador"; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1969; tomo I; págs.: 659-661. 

108 LOCATELLI DE PERGAMO, Ana María: "La Música Tribal, Oriental y de las Antiguas 
Culturas Mediterráneas". Ed. Ricordi; Buenos Aires, 1981; pág. 133. 

622 



de varios tubos por el dios Pan. Remitimos a la mitología 
griega. 

Entre las persistencias culturales de la provincia de lm­
babura hemos encontrado al rondador con otra denomina­
ción. Los indígenas de ciertas comunidades le denominan 
"Palla" en homenaje a esta mujer que hizo historia en nuestro 
Ecuador. A más de esta creencia está la del "arishcamiento", 
para conseguir buena sonoridad, sea después de la construc­
ción como en cada oportunidad que se toca el instrumento, 
con la finalidad de que las paredes de los tubos absorban la 
chicha o el aguardiente. Esta costumbre está arraigada entre 
indios y mestizos. 

4.2.13.3. LOCALIZACION 

El rondador se encuentra en todas las culturas que con­
forman el Ecuador. Sería largo enumerar cada uno de los 
pueblos y comunidades poseedores del rondador. Cada sub­
cultura tiene su propio rondador construido con materiales 
que responden a la ecología en que se encuentran asentados. 
En resumen, podemos decir que el rondador existe en el 
Oriente (Kantash), en la Sierra (rondadores grandes, media­
nos y pequeños de carrizo, hueso y plumas) y en la Costa 
(rondador o capador). 

4.2 .13.4. DESCRIPCION Y CONSTRUCCION 

Los constructores de "rondadores" o "pallas" preparan 
el material sea de hueso, plumas de cóndor, carrizo, guadúa u 
otros. Debe encontrarse muy seco y debe ser de una especie 
de material especial. El constructor tiene frente a sí el instru­
mento patrón para y de acuerdo a él, confeccionar los si­
guientes. El instrumento debe salir bien afinado y conforme 
al "original". 

Los rondadores de hueso tienen sonoridad brillante y 
los de plumas de cóndor igualmente son de un timbre brillan­
tísimo, cosa que no es igual en los rondadores de caña gua-

623 



dúa o de carrizo. 
El original, instrumento patrón, posee: canutillos de 

carrizo y dos abrazaderas que sujetan los tubos mediante una 
soguilla o un hilo fuerte. El constructor toma el original y va 
recortando los canutillos de acuerdo a la extensión de cada 
uno de ellos. Quita las asperezas de la parte superior de cada 
tubo y comienza a armar, a poner las abrazaderas en forma de 
ángulo y a fijar estas con ia soguilla o hilo. 
Terminada la construcción del instrumento, lo arishcan y 
hacen la prueba para ver si el instrumento coincide con el 
original, caso contrario, va rebajando la longitud del tubo 
hasta que coincida con el instrumento patrón. 

En nuestro estudio tenemos tres muestras representati­
vas: un rondador grande de 43 tubos; un mediano de 24; y un 
pequeño de 8 tubos. Todos estos instrumentos fueron cons­
truidos con un instrumento patrón por diferentes maestros. 
En este trabajo se tendrá en cuenta no la extensión total del 
canuto sino únicamente la extensión del tubo sonoro. Este 
procedimiento se debe a que el tubo íntegro está dividido en 
dos partes: el primero es el que produce el sonido y se 
encuentra tapado por la unión natural y el segundo es nulo y 
sirve de añadidura o adorno estructural de forma; caso con­
trario, se podría dar la extensión del canuto y luego la exten­
sión del tubo sonoro, ya que de uno a otro difiere su medida y 
por ende la sonoridad. 

Con el fin de demostrar el uso y función de este instru­
mento, aparece una foto de los músicos que tocan rondillos 
pequeños o rondadorcillos de ocho canutillos, son de la co­
munidad de Cumbas Conde, Quiroga, Cotacachi, lmbabura. 

624 



Lámina Nº 25 

4.2.13.5 DIMENSIONES 

Se tomará en cuenta: número canutos, longitud total 
del canuto, extensión del tubo sonoro y diámetro de cada 
uno. Se medirá del más grande o parte ancha, hasta el pe­
queño. 

a) Rondador grande de 43 tubos: 

Número de 
canuto 

1 
2 

Longitud 

29,8 cm. 
31 cm. 

Extensión del 
sonoro 

11,1 cm. 
cm. 

Diámetro 

1,6 cm. 
1,4 cm. 

625 



Número de Longitud Extensión del Diámetro 
canuto total tubo sonoro 

3 28,4 cm. 17,8 cm. 1,3 cm. 
4 24,6 cm. 8,5 cm. 1,5 cm. 
5 25,9 cm. 15,6 cm. 1,5 cm. 
6 23,4 cm. 13,5 cm. 1,5 cm. 
7 21,8 cm. 12,6 cm. 1,5 cm. 
8 24,5 cm. 14,4 cm. 1,4 cm. 
9 20,2 cm. 10,9 cm. 1,4 cm. 

10 22,7 cm. 12,9 cm. 1,4 cm. 
11 18,4. cm. 9,1 cm. 1,4 cm. 
12 20,3 cm. 11,1 cm. 1,4 cm. 
13 17,9 cm. 7,8 cm. 1,3 cm. 
14 18,8 cm. 9,9 cm. 1,4 cm. 
15 17,2 cm. 6,6 cm. 1,3 cm. 
16 18,7 cm. 8, 1 cm. 1,3 cm. 
17 16 cm. 5,9 cm. 1,2 cm. 
18 17 cm. 7,1 cm. 1,3 cm. 
19 15,2 cm. 5,6 cm. 1,3 cm. 
20 14,9 cm. 6,7 cm. 1,3 cm. 
21 14,8 cm. 5 cm. 1,2 cm. 
22 16,5 cm. 6 cm. 1,3 cm. 
23 14,9 cm. 4,7 cm. 1,2 cm. 
24 15,8 cm. 5,7 cm. 1,2 cm. 
25 14,5 cm. 4,2 cm. 1,2 cm. 
26 15,6 cm. 5,6 cm. 1,2 cm. 
27 14,1 cm. 3,9 cm. 1,2 cm. 
28 14,5 cm. 5, 1 cm. 1,2 cm. 
29 13,4 cm. 3,8 cm. 1,'I cm. 
30 14,5 cm. 5 cm. 1 cm. 
31 12,9 cm. 3,2 cm. 1,2 cm. 
32 13,2 cm. 4,1 cm. 1, 1 cm. 
33 12,5 cm. 2,6 cm. 1,2 cm. 
34 12,9 cm. 3,4 cm. 1 cm. 
35 11,8 cm. 2,2 cm. 1, 1 cm. 
36 12,3 cm. 3,2 cm. 1,1 cm. 

6?6 



Número de Longitud Extensión del Diámetro 
canuto total tubo sonoro 

37 11,2 cm. 2,2 cm. 1,1 cm. 
38 11,7cm. 2,8 cm. 1 cm. 
39 '10,9 cm. 1,9 cm. 1 cm. 
40 10,9 cm. 2,1 cm. 1 cm. 
41 10,1 cm. 1,7 cm. 1 cm. 
42 10,8 cm. 2 cm. 0,9 cm. 
43 9,8 cm. 1,4 cm. 0,9 cm. 

Largo del rondador 54,6 cm. 
Amarras: 

largo 57,7 cm. 
ancho 1.2 cm. 

b) Rondador mediano de 24 tubos: 

Número de Longitud Extensión del Diámetro 
canuto total tubo sonoro 

1 15,2 cm. 7,2 cm. 1,1 cm. 
2 13,1 cm. 10,4 cm. 1 cm. 
3 12,6 cm. 9, 1 cm. 1 cm. 
4 '13,5 cm. 5,6 cm. 1, 1 cm. 
5 11,9 cm. 8,3 cm. 1, 1 cm. 
6 10,7 cm. 6,4 cm. 1, 1 cm. 
7 11,1 cm. 7 cm. 1,1 cm. 
8 12,2 cm. 7,9 cm. 1 cm. 
9 10,3 cm. 5,7 cm. 1,1 cm. 

10 12,1 cm. 7,5 cm. 1,1 cm. 
11 9,5 cm. 4,9 cm. 1,1 cm. 
'12 10,5 cm. 5,8 cm. 1, 1 cm. 
13 9 cm. 4,3 cm. 1 cm. 
14 9,8 cm. 5,4 cm. 1 cm. 

627 



Número de Longitud Extensión del Diámetro 
canuto total tubo sonoro 

15 8,7 cm. 3,8 cm. 1 cm. 
16 9,5 cm. 7,8 cm. 1 cm. 
17 8,3 cm. 5,5 cm. 1 cm. 
18 8, 1 cm. 5,4 cm. 0,9 cm. 
19 7,8 cm. 4,6 cm. 0,9 cm. 
20 7,6 cm. 5, 1 cm. 0,9 cm. 
21 7,4 cm. 5,3 cm. 0,9 cm. 
22 7, 1 cm. 4 cm. 0,9 cm. 
23 6,9 cm. 5, 1 cm. 0,9 cm. 
24 6,7 cm. 3,7 cm. 0,8 cm. 

Largo del rondador 24.9 cm. 
Amarras: 

largo 17, 1 cm. 
ancho 1, 1 cm. 

c) !Rondador pequeñito de 8 canutillos: 

Número de Longitud Extensión del Diámetro 
canuto total tubo sonoro 

1 12,2 cm. 11,5 cm. 1, 1 cm. 
2 8,9 cm. 8,3 cm. 1, 1 cm. 
3 7,3 cm. 6,9 cm. 1,2 cm. 
4 6,5 cm. 6 cm. 0,9 cm. 
5 5,9 cm. 5,4 cm. 0,9 cm. 
6 4,9 cm. 4,5 cm. 0,8 cm. 
7 4,2 cm. 3,8 cm. 0,8 cm. 
8 3,5 cm. 3,2 cm. 0,7 cm. 

- Largo del rondadorciilo 10 cm. 

628 



- Amarras: 
largo 
ancho 

11.5 cm. 
1 cm. 

Nota. Las muestras estudiadas pertenecen a: Rondador 
Grande: José lagla; Latacunga, Prov. Cotopaxi; 23-
IX-76; uso festivo; Cultura quichua hablante; Nº de 
Archivo 39. Rondador mediano: José Lag la; Cfr. da­
tos del rondador grande. Se utiliza en las fiestas de 
carnaval. Rondadorcillo: Félix Cushcahua; 58 años 
de edad; Cumbas Conde, Quiroga, Cotacachi, Prov. 
lmbabura; 25-111-1977; uso ritual de las fiestas de los 
Yumbos y de Pendoneros; Cultura quichua­
hablante; N? de Archivo 60. 

4.2.13.6 CIRCUITO DE SONIDO 

El rondador pertenece a los aerófonos y el sonido es 
producido mediante una masa de aire. El sonido depende de 
la extensión y del diámetro del tubo. Es por esta razón que en 
los tubos que son más largos y tienen un diámetro más 
ancho, el sonido es más grave y profundo, mientras que los 
tubos pequeños y de diámetro menor, tienen sonido alto y 
brillante. Estos tubos contienen una columna de aire capaz de 
producir sonido al ser excitada la columna. El cuerpo sonoro 
es la columna de aire y no el tubo que la contiene; además, la 
excitación y la forma de insuflación sobre la columna. Estos 
tubos se llaman cerrados porque poseen una sola abertura 
superior. 

Conforme a lo estudiado sobre la vibración de la co­
lumna de aire contenida en un tubo sonoro, sabemos que en 
los extremos de un tubo abierto sólo puede haber vientres de 
vibración; por lo tanto, el tubo producirá su fundamental 
cuando vibre con un nodo único en su centro. Es la forma más 
simple de producir el sonido. En un tubo abierto en la parte 

629 



superior y en la inferior tapado, al soplar sobre el borde del 
tubo el aire sale y se forma el sonido produciendo armónicos. 
La unión de varios tubos de diferente extensión y diámetro 
produce diferentes sonidos, pero están de tal manera puestos 
los tubos en el rondador, que cada par está a distancia aproxi­
mada de una tercera menor., 

Los rondadorcillos pequeños de ocho canutillos pro­
ducen los siguientes sonidos aproximativos: 1: Sol sosteni•­
do; 2: Do un poco más bajo; 3: Mi natural; 4: Fa natural; 5: 
Sol sostenido; 6: Si bemol; 7: Do natural un poco bajo; y, 8: 
Mi natural. Para dar un sonido exacto se requiere un estrobo­
eón o un aparato que dé frecuencias de onda en Tints o Hertz. 
Damos los sonidos aproximativos, por carecer de estos apa­
ratos. 

4.2.13.7 CLASIFICACION SEGUN 
HORNBOSTEL V SACHS 

4. 
4.2. 
4.2.1. 
4.2.1.1, 
4.2.1.1.1. 
4.2.1.1.1.2. 
4.2.1.1.1.2.1. 

- División común final: 
-6 

630 

Aerófono 
Instrumento de soplo 
De filo o flautas 
Sin canal de insuflación 
Longitudinal 
De juego o flautas de pan 
Abiertos 

Con depósito para el aire 



4.2.13.8 CLASIFICACION SEGUN MANTLE HOOD 

Lámina Nº 26 

S-H: 421.,ll2.,1 
ibi111rio superior y 
ce:n."ado W111rior 

D111 pie 

Sb. ~ de :l:all!, 

flacUlll 

631 



4.2.13.9 USO Y FUNCION 

El rondador tiene diferentes usos según cada cultura. 
Tiene carácter festivo, ritual, social y otros. Es uno de los 
instrumentos más difundidos en las diferentes persistencias 
culturales. La cultura mestiza lo usa en las fiestas sociales y 
familiares; la cultura quichua-hablante utiliza en sus ceremo­
nias rituales y sociales; la cultura Shuar y Achuar, para las 
festividades sociales y familiares y las demás culturas hacen 
uso y función de ellos, de acuerdo a sus normas de tradición 
oral. 

Una de las fiestas más dinámicas y de hermoso colori­
do se celebra en la provincia de lmbabura en las comunida­
des de San Miguel, San Roque, Azama y otras, cuya celebra­
ción recuerda los sacrificios rituales en honor al dios Sol por 
haber fructificado la tierra y se llama "Vacaciones o Pendo­
nes". Veamos su contenido: 

los "Pendones" se inicia la segunda semana de octu­
bre en la Capilla de San Miguel, comuna del mismo nombre, 
para continuar luego en la de San Roque, comuna de Toca­
gón, con una duración de ocho días en cada una. 

Según la tradición, los indígenas después de dar muer­
te a sus enemigos los suspendían en largos palos queriendo 
que ello sirva de escarmiento a los demás. Las banderas rojas 
de los actuales pendones son un recuerdo de esas inmolacio­
nes. Han fijado el mes de octubre para esta celebración, por 
cuanto a esta fecha, ya todos se han desocupado de las 
cosechas y antes de iniciar un nuevo período de trabajo agrí­
cola, es menester el regocijo general por la labor concluida. 

El o los priostes del año que con tiempo están registra­
dos en el libro del cura y cuyos nombres han sido leídos en la 
misa dominical, nombran: "servicios" y "cati-servicios" al 
tiempo que eligen a los ñaupadores, cocineras, dispensera, 
estanquero (a) y aguateras. El nuevo prioste, al ser elegido, 
debe apadrinarse del "tronco" y del "fundador". Estas perso­
nas son los dueños de los pendones, quienes han pasado ya 
el priostazgo. 

632 



El "servicio y cati-servicio" son personas aptas y de 
confianza del prioste que toman la responsabilidad del desa­
rrollo de la fiesta al encargarse de todo aspecto relacionado 
con ella, como es: contratar la banda de músicos, contratar a 
la "chaupi", contratar la volatería, contratar la misa, invitar a 
las amistades, disponer la comida y bebida y otros asuntos 
relacionados con la fiesta. 

Los "ñaupadores" desempeñan sus funciones junto al 
servicio y son los encargados de anotar el nombre de las 
personas que hagan algún presente al prioste, sea en dinero, 
sea en víveres o en otro bien. Cualquiera que sea el obsequio 
es tomado en cuenta, aún en sus mínimos detalles, para ser 
devuelto cuando aquel pase el cargo en igual proporción, 
dándose la "reciprocidad" muy común en las culturas an­
dinas. 

Las cocineras: tan honroso cargo recae en las mujeres 
indígenas sabedoras del oficio y que ya son conocidas como 
"Ali yanushcacunata" (buenas cocineras). 

La "dispensara" es la encargada de disponer los ali­
mentos para la comida, realiza el papel de ecónoma; ella 
tiene todas las atribuciones para efectuar gastos si ellos fue­
ren necesarios. 

El "estanquero" tiene a su cargo la distribución de la 
bebida; nadie, ni aún el mismo prioste, puede disponer de un 
"pilche de chicha" sin antes solicitarlo al o a la estanquera. 

Las "aguateras", no es oficio de cualquiera, sino exclu­
sivamente de mujeres indígenas solteras, quienes están en 
constante ir y venir acarreando el agua en los clásicos pondos 
de barro tan obscuro como la mirada de sus cargadoras. 

Terminados los preparativos, llega la "víspera"; llevan 
al santo a su casa para velarlo. Al día siguiente regresan al 
santo en procesión a la iglesia donde dan la misa entre true­
nos y voladores. A mediodía dan de comer a sus invitados y 
eligen el prioste para el nuevo año. Pasados unos cuatro días 
se inicia el rito de purificación sea en la casa o en el río 
"ltambi". En él aparecen nuevos personajes, como: el mayo­
ral, mayordomo y capataz. El prioste se purifica con agua de 

633 



claveles rojos y luego el servicio purifica a los asistentes. Con 
este rito se da paso al agradecimiento de todo el "estado 
mayor" y todos quienes han participado en el buen desarrollo 
de la fiesta. Finalizan con la barrida de la casa y uno de los 
personajes toma un acial y va dando "fuete o juete" a los 
desperdicios para que el mal no vuelva a la casa. Terminada 
la fiesta se preparan para dar inicio a un nuevo ciclo agrícola 
XXXII 

Los rondadores pequeños aparecen también en la fies­
ta de Corazas y de los Yumbos. los medianos en las fiestas de 
carnaval y los grandes en diferentes festividades de nuestra 
cultura ecuatoriana. Cada una de estas festividades serán 
analizadas en el libro: "Fiestas Populares de Tradición Oral". 
Hoy, para constancia, ponemos unos ejemplos de los ronda­
dores de mayor uso en nuestras culturas: 

Jmrrr 

. l ;. ! i ,:, : 
f ~ 1 

'l.,f. f ¡ 
~,,.i.; i .,_ : 

·,e.., 

Lámina Nº 27 Lámina Nº28 

Rondador de 17 tubos de carrizo de uso festivo y un rondador 
de nueve canutillos de uso ritual. 

XXXII Cfr. ficha Nº XXV. Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antropología, 1968-1982. 

634 



Lámina Nº 29 

"Kantash", rondador de la cultura Shuar. Posiblemente de 
imitación Quichua. Los Shuar tienen rondadores de cinco 
canutillos y de tres. Son de uso festivo. 

635 



o 

Transcripción Nº 9 

Danza de los YU11bos 

--=~-__..=--~-----f=l-~c:,:::::=-, 
----"'4----------'-----+--~~L--~~=:t=:Jc::;;;;:=~~~=~ -

636 



ANEXO 

INSTRUCCIONES PARA LA MEJOR 
CONSERVACION DE INSTRUMENTOS 

1. El mayor peligro es la humedad o sequedad extre­
madas y, sobre todo, el paso brusco de un ambiente húmedo 
a otro muy seco; la evaporación rápida de la humedad puede 
ocasionar rajas, por muy curada que esté la madera. 

2. Cualquier tipo de calefacción crea un ambiente en 
extremo seco, lo que se puede contrarrestar colocando cerca 
del instrumento un pequeño recipiente con agua, cuya eva­
poración impida esta sequedad de ambiente. 

3. Uno de los peligros es la humedad excesiva que 
pueda reblandecer y estropear las colas, causando despega­
duras. 

3.1 Hay que tener en cuenta que toda madera es un mate­
rial hogroscópico, que adquiere o expele humedad fácilmen­
te, según sea húmedo o seco el ambiente que la rodea, lo 
recomendable es mantener el instrumento entre 55 y el 60% 
de humedad relativa del aire, lo que se puede comprobar por 
medio de un higrómetro bien regulado; de esta forma perma­
nece inalterable. Por debajo del 55% hay peligro de rajaduras, 
endurecimiento de la pulsación y sobresalen las puntas de los 
trastes u otros similares. Por encima del 60% hay pérdida de 
sonido, riesgos de despegaduras y reducción adecuada, pro­
duciendo ceceos. 

3.2 La pulsación recomendable para una guitarra de con-

637 



cierto u otros similares, es de 4 1 /2 m.m., para la 6ª cuerda y 
3 m.m., para la 1ª, tomando esta medida entre el lomo del 12 
traste y la parte inferior de la cuerda, estando la guitarra 
afinada. La excesiva humedad reduce estas distancias y la 
sequedad las aumenta. 

4. No deben colgarse en las paredes, porque éstas 
suelen acumular humedad. 

5. Para envolver la guitarra u otros dentro del estuche, 
con alguna tela, lo mejor es emplear seda natural, también 
puede valer una lana fina, aunque no es tan recomendable. 

6. Una raja no tiene importancia se recurre pronto a un 
buen reparador de instrumentos, y si ésta se produce en la 
tapa y cerca del puente, es aconsejable aflojar en seguida las 
cuerdas. 

7. Es conveniente mantener las guitarras afinadas 
siempre al mismo tono y, en caso de desear cambiar las 
cuerdas, no quitar las viejas de una vez, sino cambiar una, 
afinarla con las demás, y así proceder de una en una con las 
restantes; esto tiene por objeto que el puente y la tapa no 
pierdan ni por un momento la tensión a que están acostum­
brados, lo que produciría una disminución en el sonido que 
tardaría algún tiempo en recuperar. Es válido para sus simi­
lares. 

8. En las encordaduras de nylon, las cuartas, quintas y 
sextas, entorchadas, pueden perder gran parte de su sonori­
dad a causa del sudor de las manos, lo que desmerece mucho 
el sonido de una buena guitarra u otros; cuando esto ocurre, 
se les puede devolver su primitiva sonoridad aflojándolas 
completamente y volviendo de nuevo a tensarlas, y si esto no 
es suficiente, se les puede lavar con jabón, cuidando de no 
frotarlas para que no se afloje el entorchado, y no volviéndo­
las a colocar en la guitarra hasta que estén bien secas. Es 
válido para los aerófonos. 

9. Cuando por efecto del calor sobresalgan los trastes 
por el borde del diapasón, con peligro de que se levante 
alguno al poderse enganchar, es necesario limar estas partes 
salientes, siempre en la misma dirección en que están clava-

638 



dos, lo que puede hacer fácilmente con una lima fina, siendo 
aconsejable que esta operación la realice un entendido. 

1 O. En caso de que el barniz se deteriore, es siempre 
preferible barnizar encima del barzin viejo; solamente en 
casos extremos se puede raspar o acuchillar para barnizar de 
nuevo; y en este caso por manos de gran experiencia en 
instrumentos. 

11. Para limpiar manchas sobre el barniz, basta frotarlas 
con un trapo ligeramente húmedo en agua. 

12. Cuando las cuerdas cedan al pulsarlas al aire, es 
debido a que las ranuras del hueso de cabeza se han ahonda­
do por desgaste; ésto se corrige fácilmente colocando debajo 
de esta cejilla una tira de cartulina delgada o papel algo 
grueso, que generalmente basta para compensar la pérdida 
de altura sobre el primer traste. 

13. En los viajes por avión, si el instrumento ha de ir en la 
cabina de equipaje, es necesario aflojar completamente las 
cuerdas y se pondrá frágil en el estuche. 

639 



ANOTACIONES BIBLIOGRAFICAS 

1 ZELLER: págs. 41 - 42 
2 ZELLER: págs. 41 - 76 
3 ZELLER: pág. 60 
4 COBA ANDRADE: págs. 50 - 62 
5 KAUFFMANN DOIG: pág. 298 
6 KAUFFMANN DOIG: págs. 163 - 170 
7 ENGEL: págs. 89 - 11 O 
8 WENDT: págs. 225 - 275 
9 WillEY: págs. 24 - 25 

10 SILVA SIFUENTES: págs. 2 - 3 
11 ZELLER: págs. 64 - 65 
12 ZELLER: págs. 64 - 65 
13 ZELLER: pág. 75 
14 JIJON Y CAAMAÑO: pág. 335 
15 JIJON Y CAAMAÑO: pág. 198 
16 JIJON Y CAAMAÑO: págs. 329 - 339 
17 JIJON Y CAAMAÑO: págs. 24 - 25 
18 JIJON Y CAAMAÑO: pág. 47 
19 JIJON Y CAAMAÑO: págs. 78 - 79 
20 JIJON Y CAAMAÑO: pág. 129 
21 JIJON Y CAAMAÑO: pág. 129 
22 JIJON Y CAAMAÑO: págs. 129 - 130 
23 GONZALEZ SUAREZ: pág. 225 

641 



24 GONZALEZ SUAREZ: pág. 139 
25 GONZALEZ SUAREZ: pág. 498 
26 GONZALEZ SUAREZ: pág. 504 
27 GONZALEZ SUAREZ: pág. 517 
28 GONZALEZ SUAREZ: pág. 613 
29 GONZALEZ SUAREZ: pág. 648 
30 ECHEVERRIA: pág. 142 
31 MORENO: págs. 42 - 70 
32 COBA ANDRADE: págs. 23 - 44 
33 VEDIA: pág. 486 
34 DIAZ DEL CASTILLO: pág. 162 
35 DIAZ DEL CASTILLO: pág. 167 
36 FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 19 
37 DE LA VEGA: págs. 206 - 207 
38 KOUNSKI págs. 38 - 76 
39 DE LAS CASAS: pág. 60 
40 DE LAS CASAS: pág. 60 
41 DIAZ DEL CASTILLO: pág. 27 
42 DE LAS CASAS: pág. 60 
43 CIEZA DE LEON: pág. 373 
44 VEDIA: pág. 208 
45 CASTRO: págs. 65 - 66 
46 DE LA VEGA: pág. 277 
47 DE LA VEGA: pág. 277 
48 DE LA VEGA: págs. 79 - 82 
49 FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 101 
50 DE LA VEGA: pág. 214 
51 DIAZ DEL CASTILLO: págs. 90 - 91 
52 DIAZ DEL CASTILLO: pág. 258 
53 FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 239 
54 DIAZ DEL CASTILLO pág. 28 
55 CIEZA DE LEON: pág. 371 
56 DE LAS CASAS: pág. 223 
57 DE AVILA: págs. 187 - 189 
58 DIAZ DEL CASTILLO: pág. 56 
59 VEDIA: págs. 284 - 285 
60 CIEZA DE LEON: pág. 374 

642 



61 DE LA VEGA: pág. 78 
62 DE LA VEGA: pág. 78 
63 DE LA VEGA: págs. 78 - 79 
64 GONZALEZ SUAREZ: pág. 239 
65 GONZALEZ SUAREZ: pág. 239 
66 GONZALEZ SUAREZ: pág. 999 
67 FESTA: pág. 230 
68 CEVALLOS: pág. 153 
69 VARGAS: págs. 331 - 332 
70 RUBIO ORBE: págs. 240 - 241 
71 OSCULATI: pág. 320 
72 KOLBERG: pág. 179 
73 KERRET: pág. 57 
74 NUEVO VIAJERO UNIVERSAL: pág. 263 
75 COSTALES: pág. 486 
76 BIANCHI: págs. 64 - 65 
77 VANSINA: págs. 34 - 35 
78 OLOZABAL: pág. 11 O 
79 VANSINA: págs. 35 - 36 
80 DE LAS CASAS: pág. 165 
81 ELIADE: pág. 20 
82 FERNANDEZ DE OVIEDO: pág. 427 
83 REPHANN: Código 3393 - 3395 
84 CARVALHO-NETO: pág. 427 
85 COLUCCIO: pág. 31 
86 COSTALES: pág. 239 
87 JARRIN: págs. 36 - 37 
88 SANTIANA: pág. 265 
89 COBA ANDRADE: págs. 44 - 46 
90 COBA ANDRADE: pág. 172 
91 COBA ANDRADE: pág. 46 
92 OLOZABAL: págs. 112 - 113 
93 COBA ANDRADE: págs. 93 - 94 
94 COBA AN DRADE: págs. 11 O - 120 
95 COBA ANDRADE: págs. 186 - 188 
96 COBA ANDRADE: págs. 303 - 307 
97 VEGA: pág. 15 

643 



98 ZELLER: págs. 61 - 63 
99 SILVA SIFUENTES: págs. 2 - 3 

100 KAUFFMANN DOIG: pág. 298 
10,1 JIJON Y CAAMAÑO: pág. 47 
102 CEVALLOS: pág. 153 
103 RUBIO ORBE: págs.: 240 - 241 

104 MORENO: págs. 35 - 36 
105 ZELLER: pág. 67 
106 REPHANN: Código: 3033 - 3035 
107 GONZALEZ SUAREZ: págs. 659-661 
108 LOCATELLI DE PERGAMO: pág. 133 

644 



DATOS TECNICOS DE CAMPO 

CONVENCIONES: 

Investigador (es); 11. Ayudante de campo; 111. Nombre 
del informante; IV. Edad; V. Ocupación; VI. Instrucción; VII. 
Dónde aprendió; VIII. Hace qué tiempo aprendió; IX. Fecha de 
investigación; X. lugar de la investigación; XI, Area cultural 
en que ocurre el hecho; XII. Contaje; XIII. Tiempo duración; 
XIV. Código. 

FICHA 1 

l. ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
luis Alberto Coba Haro; IV. 85 años; V. Jubilado; VI. Primaria; 
VII. El Ejido, Cotacachi; VIII. 77 años; IX. 15-Vlll-82; X. El Ejido, 
San Francisco, Cotacachi, lmbabura; XI. Mestizo-hispano­
hablante. 

FICHA 11. 

l. ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny 
Velásquez; 11. Rodrigo Mora; 111. Germán Wamwa; IV. 40 
años; V. Profesor; VI. Secundaria; VII. Shaimi; VIII. 34 años; 
IX. 9-V-75; X. Shaimi, Guadalupe, Prov. Zamora Chinchipe; 

645 



XI. Cultura Shuar y Achuar; XII. 1-415 y 1-630; XIII. 4 horas; 
XIV. 99-M y 30-P. 

FICHA m. 

l. Ledo. Carlos Alberto CobaAndrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Luis Coascota; IV. 67 años; V. Jornalero, agricultor y músi­
co; VI. Ninguna; VII. Caluquí; VIII. 60 años; IX. 14-111-78; X. 
Caluquí, González Suárez, San Pablo, Otavalo, lmbabura; XI. 
Cultura quichua-hablante. Cfr. Investigaciones: 1968-1982. 

FICHA IV 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Manuel Masaquiza; IV. 55 años; V. Tejedor y músico; VI. 
Ninguna; VII. Chipzalata (Atahualpa); VIII. 50 años; IX. 24-Vl-
81; X. Chipzalata, Prov. de Tungurahua; XI. Cultura quichua­
hablante. 

FICHA V. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Mariano Masaquiza; IV. 55 años; V. Tejedor y músico; VI. 
Salasaca; VII. Salasaca; VIII. 50 años; IX. 24-Vl-81; X. Salasa­
ca, Prov. Tungurahua; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA VI 

Cfr. Investigaciones del Instituto Otavaleño de Antro­
pología: 1968-1982. Archivo del Opto. de Etnomusicología 
del IOA. 

FICHA VII 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Segundo Túquerres; IV 38 años; V. Agricultor, jornalero y 
músico; VI. Ninguna; VII. Gualsaquí, Ouichinche; VIII. 30 

646 



años; IX. 15-11-76; X. Gualsaquí, Quichinche, Otavalo, lmba­
bura; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA VIII 

l. lcdo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Segundo latacunga; IV. 45 años; V. Agricultor, jornalero y 
músico; VI. Ninguna; VII. Natabuela; VIII, 38 años; IX. 27-IX-
76; X. Natabuela, Prov. lmbabura; XI. Cultura quichua­
hablante. 

FICHA IX. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Raúl Nicolal­
de; 111. Carlos Morán; IV. 85 años; V. Chamán; VI. Ninguna; 
VII. llumán Bajo, Canelos, Shuar, Colorados, etc.; VIII. 78 
años; IX. 23-Vl-76; X. llumán Bajo; llumán, Otavalo, lmbabu­
ra; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA X. 

Cfr. datos técnicos de la ficha Nº IX. 

FICHA XI. 

Cfr. datos técnicos de la ficha Nº 111. 

FICHA XII. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Benigno Cabascango; IV. 50 años; V. Agricultor y músico; 
VI. Ninguna; VII. Caluquí; VIII. 40 años; IX. 23-Vl-76; X. Calu­
quí, González Suárez, San Pablo, Otavalo, lmbabura; XI. Cul­
tura quichua-hablante. 

FICHA XIII 

Cfr. datos de investigación del Opto. de Etnomusicolo-

647 



gía del IOA del 23 al 30-Vll-76 (dos volúmenes). 

FICHA XIV 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y Prof. Ronny Velás­
quez; 11. Rodrigo Mora; 111. Luis Tzukanká; IV. Luis Tzukanká y 
Germán Wamwa; V. Agricultor, músico y profesor; VI. 100 y 
40 años; VII. Kurint's o Kurikaka y Shaimi; VIII. 90 y 30 años; 
IX. 1968-1978; X. Kurint's y Shaimi, Prov. Zamora Chinchipe; 
XI. Cultura Shuar; Xll.1-100y 1-400; Xlll.15'y 120'; XIV. 26-M, 
31-M, 76-M y 99-M. 

FICHA XV. 

Cfr. datos técnicos y de acopio en el Archivo del Opto. 
de Etnomusicología del IOA: 1968-1982. 

FICHA XVI. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. José Elías Gualacata; IV. 30 años; V. Agricultor y músico; 
VI. 3er. grado; VII. Angla, San Pablo del Lago, Otavalo; VIII. 18 
años; IX. 7-IX-76; X. Angla, San Pablo del Lago, Otavalo, 
lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XVII. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade y José Peñín; 11. 
Eduardo Montesdeoca; 111. Segundo Túqueres y Rafael Peru­
gachi; IV. 38 y 45 años; V. Agricultores y músicos; VI. Ningu­
na; VII. Gualsaquí; VIII. 30 y 38 años; IX. 24-Vl-75; X. Gualsa­
quí, Quichinche, Otavalo, lmbabura. 

FICHA XVIII. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. José Elías Gualacata; IV. 30 años; V. Agricultor, VI. 3er. 

648 



grado de escuela; VII. Angla, San Pablo, Otavalo, lmbabura; 
VIII. 22 años; IX. 7-IX-76; X. Comunidad de Gualacata, San 
Pablo del Lago, Otavalo, lmbabura; XI. Cultura quichua­
hablante. 

FICHA XIX. 

l. Ledos.: Carlos Alberto Coba Andrade y José Peñín; 11. 
Eduardo Montesdeoca; 111. Segundo Coascota y Manuel 
Coascota; IV. 40 y 45 años; V. Agricultores y músicos; VI. 
Ninguna; VII. Caluquí, González Suárez, San Pablo, Otavalo, 
lmbabura; VIII. 32 y 35 años; IX. 26-IX-75; X. Comunidad de 
Caluquí, Gonzáléz Suárez, San Pablo del lago, Otavalo, lmba­
bura; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XX. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. José Manuel Vásquez; IV. 53 años; V. Agricultor, jornalero 
y músico; VI. Primaria; VII. Angla, San Pablo del Lago, Otava­
lo, lmbabura; VIII. 44 años; IX. 7-IX-76; X. Angla, San Pablo, 
Otavalo, lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XXI. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. luis Tzukanká; IV. 101 años; V. Cazador, agricultor y músi­
co; VI. Ninguna; VII. Kurint's o Kurikaka; VIII. 90 años; IX. 
15-IV-76; X. Kurint's, Prov. Zamora Chinchipe; XI. Cultura 
Shuar. 

FICHA XXII. 

Cfr. datos técnicos de la ficha Nº XXI. 

FICHA XXIII. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 

649 



Rafael Andrade Proaño; IV. 72 años; V. Jubilado; VI. Primaria; 
VII. El Ejido, Cotacachi; VIII. 68 años; IX. 20-Vl-77; X. El Ejido, 
San Francisco, Cotacachi, lmbabura; XI. Cultura mestizo­
hispa no-hablante. 

FICHA XXIV. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Juan Manuel Llaminga; IV. 65 años; V. Agricultor y músico; 
VI. Ninguna; VII. Juncal; VIII. 55 años; IX. 24-11-68; X. Juncal, 
Prov. de Cañar; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XXV. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 
111. Félix Cushcagua; IV. 65 años; V. Agricultor, jornalero y 
músico; VI. Ninguna; VII. Cumbas Conde, Quiroga, Cotaca­
chi; VIII. 58 años; IX. 24-IV-82; X. Cumbas Conde, Quiroga, 
Cotacachi, lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XXVI. 

l. Ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Ninguno; 111. 
Virgilio Santacruz; IV. 38 años; V. Agricultor y músico; VI. 
Primaria; VII. Pujilí; VIII. 30 años; IX. 23-Vlll-68; X. Pujilí. Prov. 
Cotopaxi; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XXVII. 

Cfr. datos técnicos de la ficha Nº XXV. 

FICHA XXVIII. 

Cfr. datos técnicos de la ficha Nº XXV. 

FICHA XXIX. 

l. ledo. Carlos Alberto Coba Andrade; 11. Rodrigo Mora; 

650 



111. José Vásquez; IV. 50 años; V. Agricultor y músico; VI. 
Ninguna; VII. San Roque, San Rafael, Otavalo, lmbabura; VIII. 
42 años; IX. 4-IX-76; X. San Roque, San Rafael, Otavalo, Prov. 
lmbabura; XI. Cultura quichua-hablante. 

FICHA XXX. 

Cfr. datos técnicos de las fichas Nos.: XXIII y XXV. 

FICHA XXXI. 

Cfr. datos de Archivo de Investigaciones del Instituto 
Otavaleño de Antropología: 1968-1982. 

FICHA XXXII. 

Cfr. datos técnicos de la ficha Nº XXV y de la nota del 
item: 5.2.13.5. 

651 



LAMINAS 

Número Nombre 

1 Instrumento-juego (zumbambico) 
2 Instrumento-juego: Wémach 
3 Clasificación según Mantle Hood 
4 Bocina de Tungurahua 
5 Bocina Salasaca 
6 Clasificación según Mantle Hood 
7 Quipas o Churos 
8 Clasificación según Mantle Hood 
9 Clasificación según Mantle Hood 

10 Cuerno 
11 Clasificación según Mantle Hood 
12 Tunda 
13 Pinkui-puno 
14 Clasificación según Mantle Hood 
15 Flauta de carrizo (travesera) 
16 Pingullo de madera y aros de chonta 
17 Clasificación según Mantle Hood 
18 Músico tocando tambor y pingullo 
19 Pífano de hueso de tibia de cóndor 
20 Pingullo de hueso 
21 Clasificación según Mantle Hood 

653 



22 Chirimía 
23 Wajía 
24 Yakuch 
25 Músicos de Cumbas tocando rondadores 

de ocho cañuelas 
26 Clasificación según Mantle Hood 
27 Rondador de tunda delgada de 9 cañuelas 
28 Rondador de carrizo de 22 cañuelas 
29 Kantash 

Transcripciones rítmicas y musicales 

Número Nombre 

1 Zumbido-moscardón del zumbambico 
2 Tono de bocina del Cañar 
3 Toques rítmicos del caracol o churo 
4 Toques rítmicos del cuerno 
5 Tono de San Juan 
6 Dúo de flautas en San Juan 
7 Danzantes de Pujilí (pingullo y tambor) 
8 Danza del "Obelo" 
9 Danza de la Thzagna 

654 



INDICE BIBLIOGRAFICO AL CAPITULO 

1. ARETZ, Isabel: "Instrumentos Musicales Venezolanos"; 
Ed. Universitaria del Oriente; Cumaná-Venezuela, 1967. 

2. AVILA, Francisco de: "Dioses y Hombres de Huarochiri"; 
Edición bilingüe, 1598. Trad. de José María Arguedas; 
editado por el Museo Nacional de Historia y el Instituto 
de Estudios Peruanos; Serie de textos críticos; Nº 1; 
Urna, 1916. 

3. BIANCHI, César: "Instrumentos Musicales"; Mundo 
Shuar, fascículo Nº 7, Serie C; Ed. Centro de Documenta­
ción e Investigaciones de la Cultura Shuar; Sucúa­
Ecuador, slold. 

4. CARVALHO-NETO, Paulo de: "Diccionario del Folklore 
Ecuatoriano"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1960. 

5. LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apologética Historia" 
en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Tomo 111; 
Madrid, 1958. 

6. LAS CASAS, Fray Bartolomé de: "Apologética Historia" 

655 



en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. IV; 
Madrid, 1958. 

7. CASTELLANOS, Juan de: "Historia del Nuevo Reino de 
Granada"; Vol. I; Madrid, 1886. 

8. CASTRO, Diego Tito de: "Relaciones de la Conquista del 
Perú y Hechos del Inca Manco 11"; Colección de libros y 
documentos relevantes de la Historia del Perú"; Ed. Im­
prenta y Librería San Martín; Tomo 111; Lima, 1916. 

9. "CATALOGO GENERAL del Museo de Instrumentos Mu­
sicales: Pedro Traversari"; Ed. Casa de la Cultura Ecuato­
riana; Quito, 1961; slold. 

10. CEVALLOS, Pedro Fermín: "Resumen de la Historia del 
Ecuador desde su origen hasta 1845"; Ed. Imprenta de la 
Nación; Guayaquil, 1889. 

11. CIEZA DE LEON, Pedro de: "Primera parte de la Crónica 
del Perú. Historiadores primitivos de Indias"; Madrid, 
1906. 

12. CIEZA DE LEON, Pedro de: "La Crónica del Perú"; en 
Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. 11; Ma­
drid, 1947. 

13. COBAANDRADE, Carlos Alberto: "Sistemas Musicales e 
Instrumentos Ecuatorianos", en Revista Ecuador Fran­
ciscano; Ed. Fray Jodoco Ricke; mayo, 1969. 

14. COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Nuevos Plantea­
mientos a la Etnomúsica y al Folklore", en Revista Saran­
ce Nº 3; Ed. Instituto Otavaleño de Antropología; agosto, 
1976. 

15. COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Instrumentos Musi-

656 



cales Ecuatorianos", en Revista Sarance Nº 7; Ed. Gallo­
capitán; Otavalo, Ecuador, 1979. 

16. COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Resultad~s de Cam­
po de la Investigación entre la OEA: INIDEF y el IOA"; 
trabajo mecanografiado; Otavalo, 1980. 

17. COBA ANDRADE, Carlos Alberto: "Prospección de la 
Fiesta de San Juan y San Pedro"; trabajo mecanografia­
do; dos tomos; Otavalo, 1976. 

18. COBO, Bernabé: "Historia del Nuevo Mundo"; Ed. Atlas; 
en Biblioteca de Autores Españoles; Madrid, 1959. 

19. COBO, Bernabé: "Historia de los Indios"; en Biblioteca 
de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1969. 

20. CORTAZAR, Raúl: "Esquema del Folklore"; Colección -
Esquemas, Nº 41; Ed. Columba; Buenos Aires, 1965. 

21. DIAZ DEL CASTILLO, Bernal: "Conquista de Nueva Espa­
ña"; en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Vol. 
11; Madrid, 1947. 

22. D'HARCOURT: en "Diccionario del Folklore Ecuatoria­
no" de Paulo de Carvalho-Neto; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Quito, 1964. 

23. ECHEVERRIA, José: "Glosario Arqueológico"; en Colec­
ción Pendoneros Nº 1; Ed. Gallocapitán; Otavalo­
Ecuador, 1981. 

24. FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y 
Natural de las Indias"; en Biblioteca de Autores Españo­
les; Vol. 111; Ed. Atlas; Madrid, 1959. 

25. FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo: "Historia General y 

657 



Natural de las Indias"; en Biblioteca de Autores Españo­
les; Ed. Atlas; Vol. 1; Madrid, 1959. 

26. GAMBOA, Sarmiento de: "Historia Indica"; en Bibliote­
ca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Madrid, 1959. 

27. GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la 
República del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuato­
riana; Vol. I; Quito, 1969. 

28. GONZALEZ SUAREZ, Federico: "Historia General de la 
República del Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuato­
riana; Vol. 11; Quito, 1970. 

29. HASSAUREK, F.: "Una Fiesta de los Negros del Chota"; 
en Ecuador visto por los extranjeros; Biblioteca Ecuato­
riana Mínima; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1960. 

30. HOLBERG, Joseph: "Nach Ecuador"; en Quito a través 
de los siglos; Editor Eliécer Enríquez B.; Ed. Artes Gráfi­
cas; Quito, 1942. 

31. HOOD, Mantle: "The Etnomusicologist"; lnstitute of Eth­
nomusicology University of California; New York, 1971. 

32. HORNBOSTEL, Erich M. von y Curt Sachs: "Systematik­
der Musikinstrumente"; Berlín, 1914. 

33. JEREZ, Francisco de: "Verdadera Relación de la Con­
quista del Perú y Provincia del Cuzco"; en Biblioteca de 
Autores Españoles; Vol. 11; Ed. Atlas; Madrid, 1947. 

34. JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Antropología Prehispáni­
ca del Ecuador"; Ed. Prensa Católica; Quito, 1952. 

35. JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "Los Aborígenes de la 

658 



Provincia de lmbabura de la República del Ecuador"; Ed. 
Tipografía y Encuadernación Salesiana; Quito, 1920. 

36. JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto: "La Religión del Imperio 
de los Incas"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1971. 

37. KAUFFMANN DOIG, Federico: "Manual de Arqueolo­
gía"; Ed. Peisa; Lima, 1969. 

38. KERRET, René de: "En Viajeros Franceses al Ecuador en 
el siglo XIX"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1972. 

39. LARA FIGUEROA, Celso A: "Contribución del Folklore al 
Estudio de la Historia"; Ed. Talleres de la Universidad de 
San Carlos de Guatemala; Guatemala, 1977. 

40. LOCATELLI DE PERGAMO, Ana María: "La Música Tri­
bal, Oriental y de las Antiguas Culturas Mediterráneas"; 
Ed. Ricordi; Buenos Aires, 1981. 

41. MAYER SERRA, Dr. O.: "Enciclopedia de la Música"; 
Editorial Atlante; tres tomos; México,' 1944. 

42. MORENO, Segundo Luis: "Música y Danzas Autóctonas 
del Ecuador"; Ed. Fray Jodoco Ricke; Quito, 1949. 

43. MORENO, Segundo Luis: "Historia de la Música en el 
Ecuador"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1972. 

44. NUÑEZ CABEZA DE VACA, Alvear: "Naufragios de Al­
vear Núñez Cabeza de Vaca y relaciones de jornada que 
hizo en la Florida con el adelantado Ponfilio de Narváez"; 
en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Torno 
XXII; Madrid, 1946. 

659 



45. NUEVO VIAJERO: "El Nuevo Viajero Universal en Amé­
rica"; Barcelona, 1933; en "El Ecuador Visto por los Ex­
tranjeros"; en Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. Casa 
de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1960. 

46. OLOZABAL, Tirso de: "Acústica Musical y Organolo­
gía"; Ed. Ricordi; Buenos Aires, 1954. 

47. OSCULATI, Cayetano: "Quito en 1847"; en "El Ecuador 
Visto por los Extranjeros"; Ed. Casa de la Cultura Ecuato­
riana; Quito, 1960. 

48. PAZ PONCE DE LEON, Sancho de: "Historia del Nuevo 
Mundo"; Publicada por primera vez, por Marcos Jimé­
nez de la Espada; Vol. IV; Sevilla, 1893. 

49. PELLIZZARO, Siro: "Técnicas y Estructuras de los 
Shuar"; Ed. Federación Shuar; Sucúa, 1973. 

50. PEÑAHERRERA DE COSTALES, Piedad y Alfredo Costa­
les Samaniego: "El Quishihuar o el Arbol de Dios"; Ed. 
Talleres Gráficos Nacionales; Colección Llacta Nos. 23-
24; Quito, 1966. 

51. REPHANN, Richard: "Catálogo de Instrumentos Musica­
les Pedro Traversari"; Ed. William J. Mack Company; 
Vale, 1978. 

52. RIVET, Paul: "Costumbres funerarias de los' indios del 
Ecuador"; Trad. del francés por Carlos de Gangotena y 
Jijón; Título Original: "Coutumes funéraires des indies 
de L'Ecuateur"; Ed. Talleres Gráficos Minerva; Quito, 
1951. 

53. RUBIO ORBE, Gonzalo: "Punyaro. Estudio de Antropolo­
gía Social y Cultural de una comunidad indígena y mesti­
za"; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 1956. 

660 



54. SACHS, Curt; "Real-Lexicon der Musik lnstruments"; 
Berlín, 1913. 

55. SILVA SI FUENTES, Jorge E.: "Instrumentos Musicales"; 
Catálogo 1; Ed. Universidad Nacional Mayor de San Mar­
cos; Lima, 1978. 

56. STEVENSON, W. B.: "Guayaquil en 1808, Viaje de 
Guayaquil a Quito con el Conde Ruiz de Castilla"; en "El 
Ecuador Visto por los Extranjeros"; Ed. Casa de la Cultu­
ra Ecuatoriana; Quito, 1960. 

57. VANSINA, Jan: "La Tradición Oral"; Ed. Labor; Barcelo­
na, 1968. 

58. VARGAS, Padre José María: "Paul Rivet. Vida y obra de 
un americanista"; Boletín ecuatoriano de Antropología; 
Quito, 1958. 

59. VEDIA, Enrique de: "Historiadores Primitivos de Indias"; 
en Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; Tomo I; 
Madrid, 1946. 

60. GARCILASO DE LA VEGA, Inca: "Comentarios Reales de 
los Incas"; en Biblioteca de Autores Españoles; Tomos 
1-111; Madrid, 1963. 

61. VEGA, Carlos: "Los instrumentos musicales aborígenes 
y criollos de la Argentina"; Colección Arte; Ed. Centu­
rión; Buenos Aires, 1946. 

62. ZELLER, Richard: "Instrumentos y Música en la Cultura 
Guangala"; Publicaciones arqueológicas; Nº 3; Huanca­
vilca; Guayaquil-Ecuador, slold. 

63. WENDT, W. E.: "Die Prakeramische Siedlung am Río 
Seco"; Baessler Archiv, Neue Folge, Band XI, 1964. 

661 



64. WILLEY, Gordon and John M. Corbett: "Early Ancon and 
Early Supe Culture. Chavin Horizon Sitas of the Central 
Peruvian Coast"; Columbia Studies in Archeology and 
Ethnology; Vol. 111; Ed. Columbia University; New York, 
1954. 

662 



BIBLIOGRAFIA GENERAL 

ACOSTA, José de 
1940 Historia Natural y Moral de las Indias: Ed. Nueva; México. 

ARCHIVO Y DOCUMENTOS INEDITOS; Convento de San Francisco 
de Quito; Libro Primero. 

ARETZ, Isabel 
1952 El Folklore Musical Argentino; Ed. Ricordi Americana; 

Cuarta edición; Buenos Aires. 

1967 Instrumentos Musicales de Venezuela; Ed. Universitaria 
de Oriente; Cumaná-Venezuela. 

AVllA, Francisco de 
1966 Dioses y Hombres de Huarochlrl; Ed. Museo Nacional y el 

Instituto de Estudios Peruanos; Textos críticos Nº 1; lima­
Perú. 

BALFOUR, Henry 
1907 The frlctlon drum. En Journal Royal Anthropology lnstitu­

te of Grain Britain and lreland; Vol. XXXVII; london. 

BERMUDEZ, María Elena 
s/f Instrumentos Musicales de Venezuela. Consejo Nacional de 

la Cultura (CONAC), Ministerio de la Secretaría de la Presi­
dencia: Museo Nacional del Floklore; S'b/4:J. 

663 



BIANCHI, César 
1976 Instrumentos Musicales; Mundo Shuar; Sucúa-Ecuador; 

Ed. Centro de Documentación; Investigación Cultura 
Shuar (Serie C, Proceso de elaboración de Artesanías, 
Shuar Nº 7); imp. esp. 

BORREGAN, Alfonso 
1948 Crónicas de la Conquista del Perú; Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas; Facultad de Estudios Hispa­
noamericanos; Serie 7ª, Nº 3; Sevilla, España. 

1947 Crónica de la Conquista del Perú; en Biblioteca de Auto­
res Españoles; Ed. Atlas, Serie 7ª, Nº 3, Vol. 11; Madrid. 

CARVALHO-NETO, Paulo de 
1964 Diccionario del Folklore Ecuatoriano; Ed. Casa de la Cultu­

ra Ecuatoriana; Quito, Ecuador. 

CASTELLANOS, Juan de 
1886 Historia del Nuevo Reino de Granada; Vol. I; Madrid. 

CASTRO, Diego Tito de 
1916 Relaciones de la Conquista del Perú y Hechos del Inca 

Manco 11; Colección de libros y documentos relevantes de 
la Historia del Perú; Ed. Imprenta y Librería San Martí; 
Tomo 111; Lima. 

CATALOGO GENERAL del Museo de Instrumentos Musicales: Pe­
dro Traversari; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
1961; slcld. 

CEDULA REAL del 31 de mayo de 1789, dictada en Aranjuez. 

CENSO DE LA GRAN COLOMBIA, 1825. 

CEVALLOS, Pedro Fermín 
1889 Resumen de la Historia del Ecuador desde su origen hasta 

1845; Ed. Imprenta de la Nación; Guayaquil. 

CIEZA DE LEON, Pedro de 
1906 Primera Parte de la Crónica del Perú. Historiadores Primi­

tivos de Indias. Madrid. 

664 



1947 La Crónica del Perú; Biblioteca de Autores Españoles; Ed. 
Atlas; Vol. 11; Madrid. 

1952 En Jacinto Jijón y Caamaño; Antropología Prehispánica 
del Ecuador; Ed. la Prensa Católica; Quito. 

CISNEROS, Luis Enrique 
slf Método de Guitarra; Trabajo mimeografiado por el Instituto 

Otavaleño de Antropología; slc/4:l. 

CLOSSON, Herman 
1930 Musicals; París. 

COBA ANDRADE, Carlos Alberto 
1969 Sistemas Musicales e Instrumentos Ecuatorianos; en Re­

vista Ecuador Franciscano; Ed. Fray Jodoco Ric:ke. 

1976 Nuevos Planteamientos a la Etnomúsica y al Folklore; en 
Revista Seranee Nº 3; Ed. Instituto Otavaleño de Antropo­
logía. 

1979 Instrumentos Musicales Ecuatorianos; en Revista Seran­
ee Nº 7; Ed. Gallocapitán; Otavalo-Ecuador. 

1980 Resultados de Campo de la Investigación entre la OEA: 
INIDEF y Ecuador: IOA; trabajo macanografiado; Otavalo. 

1970-71 Estudios Etnomusicales; en Student Musicologist at Minª 
nesota; Ed. University of Minnesota College of Liberal 
Arts; Department of Music, Mineapolis; Vol. 4. 

1980 Literatura Popular Afroecuatoriana; Colección Pendone­
ros, Nº 43; Ed. Gallocapitán; Otavalo-Ecuador. 

COSO, Bernabé 
1959 Historia del Nuevo Mundo; en Biblioteca de Autores Espa­

ñoles; Madrid. 

1969 Historia de las Indias; en Biblioteca de Autores Españo­
les; Ed. Atlas; Madrid. 

665 



COMPETE, Francisco María 
1885 Varones Ilustres de la Orden Seráfica en el Ecuador, des­

de la Fundación de Quito hasta nuestros días. Segunda 
edición; Ed. Imprenta del Clero; Quito. 

CONSTITUCIONES SINODALES, en Archivo de la Catedral de Lima. 

CORDOVA SALINAS, Diego de 
1885 En Varones Ilustres de la Orden Seráfica en el Ecuador, 

desde la Fundación de Quito hasta nuestros días; Ed. 
Imprenta del Clero; Quito. 

CORTAZAR, Raúl 
1965 Esquema del Folklore; Colección Esquemas, Nº 41; Ed. 

Columba; Buenos Aires. 

1974 "Los Fenómenos Folklórlcos y su contexto humano y 
cultural"; en Folklore Americano, Nº 18; 2ª época, (Méxi­
co-diciembre); México. 

CURTIN, Phillips 
s,f The Athlantics Slave Trade: A. Sensu. 

CHAILLEY, Jacques 
1970 40.000 Años de Música (El hombre al descubrimiento de la 

música); Ed. Cooperativa Gráfica Detosense Cervantes; 
Versión Española por Francisco José Alcántara; Barce­
lona-España. 

CHANTRE Y HERRERA, José 
s,f Historia de las Misiones de la Compaí'íla de Jesús en el 

Marañón Español; Madrid-España. 

CHLADNI, Florencio 
1954 En Tirso de Olozábal: Acústica Musical y Organología; Ed. 

Ricordi Americana; Buenos Aires. 

D'HARCOURT 
1964 En Diccionario de Folklore Ecuatoriano de Paulo de Car­

valho-Neto; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

666 



DECRETO DEL CONGRESO DE LA REPUBLICA DEL ECUADOR, Se­
sión del Senado del 7 de agosto, de 1888. 

1961 Historia de las Indias; Biblioteca de Autores Españoles; 
Ed. Atlas, Vol. 11; Madrid. 

DICCIONARIO DE LA REAL ACADEMIA DE LA LENGUA; Décirnano­
na edición; Ed. Espasa-Calpe; Madrid-España. 1970. 

DIAZ DEL CASTILLO, Berna! 
1947 Verdadera Historia de los sucesos de la conquista de la 

Nueva España; Biblioteca de Autores Españoles; Vol. 11, 
Torno XXVI; Ed. Atlas; Madrid. 

DIXON, Roland 
1928 The Building of Culturas; New York; sla/d. 

ECHEVERRIA, José 
1981 Glosario Arqueológico; en Colección Pendoneros Nº 1 ; 

Ed. Gallocapitán; Otavalo-Ecuador. 

EL NUEVO VIAJERO UNIVERSAL DE AMERICA: 
1960 El Ecuador visto por los extranjeros; Ed. Casa de la Cultura 

Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; Quito. 

FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo 
1959 Historia General y Natural de las Indias; Biblioteca de 

Autores Españoles; Ed. Atlas; Vols. 1, 111, IV, V; Madrid. 

FERRARIO, Julio 
1960 En El Ecuador visto por los extranjeros; Ed. Casa de la 

Cultura Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; Quito. 

GALLARDO MOSCOSO, Hernán 
1978 Etnohlstorla del Tambor; en Boletín Histórico del Estado 

Mayor Conjunto de las Fuerzas Armadas; Nº 7; Quito. 

GAMBOA, Sarmiento de 
1965 Historia Indica; Biblioteca de Autores Españoles; Vol. IV; 

Ed. Atlas; Madrid. 

667 



GARCILASO DE LA VEGA, Inca 
1965 Comentarios Reales de los Incas; Biblioteca de Autores 

Españoles; Ed. Atlas; Vols. I-IV; Madrid. 

GARIBAY K., Angel María 
1940 Canto de Danza; traducido del náhuatl; en poesía indígena 

de la altiplanicie; sfo/d. 

GOODMAN, Walter 
1867 The pearl of the Antillas; Londres; slold. 

GONZALEZ SUAREZ, Federico 
1969 Historia General de la República del Ecuador; Ed. Casa de 

la Cultura Ecuatoriana; Vols. 1 y 11; Quito. 

HASSAUREK, F. 
1960 El Ecuador visto por los extranjeros; Ed. Casa de la Cultura 

Ecuatoriana; Biblioteca Mínima; Quito. 

HERNANDEZ, Daría y Cecilia Fuentes 
s1' Instrumentos Musicales de Venezuela; Ed. Consejo Nacio­

nal de la Cultura (CONAC); Caracas. 

HOLBERG, Joseph 
1938 "Quito" En Quito a través de los siglos; Tomo 1; reeditado 

por Eliécer Enríquez; Ed. Municipal; Quito. 

HOLINSKY, Alejandro 
1960 Viñetas del Ecuador en 1851; en El Ecuador visto por los 

extranjeros; Biblioteca Ecuatoriana Mínima; Ed. Casa de la 
Cultura Ecuatoriana; Quito. 

HOOD, Mantle 
1971 The Ethnomusicologist; Ed. McGraw-Hill Book Company; 

lnstitute of Ethnomusicology University of California, Los 
Angeles; New York. 

HORNBOSTEL, E. M. von 
1933 The Ethnology of African Sound lnstruments; Londres; 

slold. 

668 



HORNBOSTEL, Erich y Curt Sachs 
1914 Systematik der Musikinstrumente. Ein Versuch, en Zeites­

chrifl: füir Ethnologie; Berlín. 

1946 En Carlos Vega; Los Instrumentos Musicales Aborígenes 
y Criollos de la Argentina; Ed. Centurión; Buenos Aires. 

HUMBOLDT 
1822 En Carlos Aguirre: Colombia siendo una relación Geográ­

fica, Topográfica, Agricultura!, Comercial, Política de 
aquel Pays; Tomo I; Bogotá. 

JEREZ, Francisco de 
1947 Verdadera relación de la Conquista del Perú y Provincias 

del Cuzco; Ed. Atlas; Biblioteca de Autores Españoles; 
Vol. 11; Tomo 

JIJON, Inés 
1971 Museo de Instrumentos Musicales Pedro Traversari; Ed. 

Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

JIJON Y CAAMAÑO, Jacinto 
1952 Antropología Prehispánica del Ecuador; Ed. La Prensa 

Católica; Quito. 

1920 Los Aborígenes de la Provincia de imbabura de la Repúbli­
ca del Ecuador; Ed. Tipografía y Encuadernación Salesia­
na; Quito. 

1971 La Religión del Imperio de los Incas; Ed. Casa de la Cultura 
Ecuatoriana; Quito. 

KAUFFMANN DOIG, Federico 
1973 Manual de Arqueología Peruana; Ed. Peissa; lima. 

KERRET, René de 
1852-55 Diario de viajes alrededor del mundo; Ed. Casa de la Cultu­

ra Ecuatoriana; Viajeros Franceses; Quito. 

LAS CASAS, Fray Bartolomé de 
1958 Apologética Historia; Biblioteca de Autores Españoles; 

Ed. Atlas, tomo 111; Madrid; Vals. 11, 111 y IV. 

669 



LARA F., Celso A. 
1978 Consideraciones sobre el problema de la Folklorologla 

como Ciencia Soclal; en Revista Seranee Nº 6; Ed. Gallo­
capitán; Otavalo. 

1977 Contribución del Folklore al Estudio de la Historia; Ed. 
Talleres de la Universidad de San Carlos de Guatemala; 
Guatemala. 

LARRAYA, Juan 
1954 Literatura del Antiguo Egipto. El Libro de los muertos . 

. Universidad de Barcelona; Ed. Zarco; México. 

LAVIGNAC, Albert 
1947 La Música y los Músicos; Ed. El Ateneo; Buenos Aires. 

LEWIS 
1974 En Martínez Furé: "Diálogo Imaginarlo sobre el Folklore"; 

artículo publicado en la Gaceta de Cuba, Nº 121. 

UNTON, Rafph 
1963 The Study of man: An introduction; New York: Appleton. 

LOCATELU DE PERGAMO, Ana María 
1981 la Música Tribal, Oriental y de las Antiguas Culturas Medi­

terráneas; Ed. Ricordi; Buenos Aires. 

MAHILLON, Víctor 
1912 Catálogo del Museo de Instrumentos del Conservatorio de 

Bruselas; Canti; Vol. IV. 

MARTINEZ FURE, Rogelio 
sif Diccionario de Sociología Marxista; Colección 70; Ed. 

Grijalbo; México. 

1974 Diálogo Imaginarlo sobre el Folklore; Artículo publicado 
en La Gaceta de Cuba; Nº 121; La Habana-Cuba. 

MURALANDA, Octavio 
1973 Folklore y Cultura General; Ed. Departamento de Cali; 

Cali-Colombia. 

670 



MAYER-SERRA 
1944 Enciclopedia de la Música; Ed. Atlanta; New York; Segun­

da edición; Tres tomos. 

MENDIETA, Jerónimo de 
1970 Historia Eclesiástica Indiana; editado en 1596; reeditado 

por J. García lcazbalceta; México; Libro 11; Cap. XXV. 

METRAUX, Alfred 
1945 Base para una nueva definición práctica del indio; en 

América Indígena; Vol. V; Nº 2; México. 

MINGUET, Charles 
1969 Alezandre de Humboldt; Máspero; París. 

MORADlllO, Fray Santiago 
1966 El Vicariato de Zamora; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana 

de Loja; Loja. 

MORENO, Segundo luis 
1949 Música y Danzas Autóctonas del Ecuador; Ed. Fray Jodo­

co Ricke; Quito. 

1930 La Música en el Ecuador; en El Ecuador en Cien Años de 
Independencia; Ed. Escuela de Artes y Oficios; Quito. 

1966 Cotacachi y su Comarca; Ed. Don Bosco; Quito. 

MORONI, Pablo S. J. 
1947 Noticias auténticas del famoso río Marañón y Misión 

Apostólica de la Compañia de Jesús de la Providencia de 
Quito en los dilatados bosques del dicho río; 1783; Biblio­
teca de Autores Españoles; Madrid; Ed. Atlas. 

NUÑEZ CABEZA DE VACA, Alvar 
1946 Naufragios de Alvar Núñez Cabeza de Vaca y relaciones 

de jornada que hizo en la Florida con el Adelantado Pánfilo 
Narváez; Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; To­
mo XXII; Vol. I; Madrid. 

671 



OLOZABAL, Tirso de 
1954 Acústica Musical y Organología; Ed. Ricordi Americana; 

Buenos Aires. 

ORTIZ, Fernando 
1955 Los Instrumentos de la Música Afrocubana; Ed. Cárdenas 

y Cía; La Habana-Cuba; Vol. V. 

OVIEDO Y BAÑOS, José de 
1965 Historia de la Conquista y Población de la Provincia de 

Venezuela; Biblioteca de Autores Españoles; Ed. Atlas; 
tomo CVII; Vol. 111; Madrid. 

PARRA TOVAR, Andrés y Jesús Pinzón Urrea 
1969 Rítmica y Melódica del Folklore Chocoano; Ed. Imprenta 

de la Universidad de Colombia; Bogotá. 

PASCUAL!, Giulio y Remy Príncipe 
1952 El Violín; Ed. Ricordi Americana; título original: "11 Violi­

no"; traducido por Emilio Pepaia; Buenos Aires. 

PELLIZARO, Siro M. 
stf Leyendas Shuar; Ed. Don Sosco; Cuenca. 

1973 Técnicas y Estructuras Familiares de los Shuar; Ed. Fede­
ración de Centros Shuar; Sucúa-Ecuador. 

1977 Cantos de Amor; Mundo Shuar; Serie G; Sucúa-Ecuador. 

PAPPER, H. 
stf Antología de la vida africana; en discos Ducretet-Thomson, 

300-C-126-128; Album con notas. 

PERDOMO ESCOBAR, José l. 
1938 Esbozo Histórico sobre la Música Colombiana; en Boletín 

Am. de Música; Bogotá. 

PIÑA CHAN, Román 
1968 Jaina; Instituto Nacional de Antropología e Historia; Ed. 

Litoarte; México. 

POLGAR, Steven 
1960 Biculturation of Mesquakie Teenage Boys; American Ant-

672 



hropologist; New Series; slold. 

PRAMPOLINI, Giacomo 
1969 La mitología en la vida de pueblos; Ed. Montaner y 

Simon S.A.; Tomo 11; Barcelona. 

PONCE DE LEON, Sancho de Paz 
1893 Historia del Nuevo publicada por primera vez por 

Marcos Jiménez de la Espada; Vol. IV; Sevilla. 

REGLAN, Lord 
1939 How Come Clvllizatlons: Londres; slold. 

REIMANN, Hugo 
1959 Historia la Música; Segunda edición; traducido por 

Antonio Rivera y Maneja del alemán; Ed. Labor; Barce­
lona. 

RECIO, Bernardo 
1959 Ecuador visto los extranjeros; Colección Mínima 

Ecuatoriana; Ed. Casa la Cultura Ecuatoriana; Quito, 
2750; reproducción, 1959. 

REPHANN, Richard 
1978 Catálogo de la Colección de Instrumentos Musicales Pe­

dro Traversari; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

RIVET, Paul 
1951 Costumbres funerarias los indios del Ecuador; Trad. 

del francés por Carlos Gangotena y Jijón; Título original: 
Coutumes funéraires des indies de L'Ecuateur; Ed. Talle­
res Gráficos Minerva; Quito. 

ROMERO, Fernando 
1939 Instrumentos Musicales la Zamba; en Turismos; 

Año XIV; Nº 137; Lima. 

RODRIGUEZ SANDOVAL, Leonidas 
1949 Vida Económica, Social del Indio de la Sierra Ecuatoriana; 

Washington. 

673 



RUBIO ORBE, GONZALO 
1959 Punyaro; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

RUIZ, Juan 
s,f Libro del Buen Amor; s. XVI, Madrid-España, slc/d 

SACHS,Curt 
1940 The Hlstory of Musical lnstruments; New York; s/Qld. 

1955 En Fernando Ortiz; Los Instrumentos de la Música Afrocu­
bana; Ed. Cárdenas y Cía.; La Habana-Cuba, Tomo V. 

1913 Real Lexicon der Musik lnstruments; BerHn; Slbtl. 

SAL TOS, Augusto César 
1969 En tierra de Bolívar: Tradiciones, Estampas y Leyendas; 

Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

SANCHEZ LABRADOR, P. Joseph 
1936 Paraguay Católico; Ed. Nueva; Buenos Aires. 

SANDOVAL, Patricio 
1982 El Bandolín; Sección de Música, Serie: Instrumentos Mu­

sicales Nº 2; Ed. Talleres Gráficos del Instituto Andino de 
Artes Populares; Quito; marzo de 1982. 

SCHECHTER,John 
1980 Conferencia sobre el Arpa en las Comunidades de Cotaca­

chi e !zamba; Quito, 1° de septiembre de 1980; en cassette. 

SCHUNEMANN, Georg 
1944 La Música Instrumental; Ed. Enciclopedia de la Música; 

Tomo 11; Ed. Altamira; México. 

SEARS, Francis W. y Mark W. Zemansky 
1977 Física General; versión en Castellano de Albino Yusta Al­

marza; Ed. Aguilar; Madrid. 

SILVA CIFUENTES, Jorge E. 
1978 Instrumentos Musicales; Catálogo ñ; Ed. Universidad Na­

cional Mayor de San Marcos; Lima. 

674 



STEVENSON, W. B. 
1960 Guayaquil en 1808, Viaje de Guayaquil a Quito con el 

Conde Ruiz de Castilla; en El Ecuador visto por los ex­
tranjeros; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

1960 Cómo era Quito cuando se declaró libre; en El Ecuador 
visto por los extranjeros; Biblioteca Ecuatoriana Mínima; 
Ed. J. M. Cajica; Puebla-México. 

STEVENSON, Robert 
1968 La Música en Quito; en Fascículo de Difusión Cultural, 

Ministerio de Educación; Sección: Departamento de Edu­
cación Musical; Quito. 

STRAUBINGER, Juan (editor) 
1966 la Sagrada Biblia; Ed. Barsa; Chicago. 

SURET-CANALE, Jean 
1969 Afrique Noise; Ed. Maspero; Madrid. 

TENORIO CUERO, Orlando 
1977 incertidumbre en el origen de la marimba; Periódico de la 

Casa de la Cultura Ecuatoriana, Núcleo de Esmeraldas; 
Esmeraldas. 

THURNWALD, Richard 
1932 Economics in Primitiva Communitles; Oxford; slold. 

VANSINA, Jan 
1968 La Tradición Oral; Ed. Labor; Barcelona. 

VARGAS, Padre José María 
1958 Paul Rlvet. Vida y Obra de un americanista; en Boletín 

Ecuatoriano de Antropología; Quito. 

VEDIA, Enrique de 
1947 Historiadores Primitivos de Indias; Biblioteca de Autores 

Españoles; Ed. Atlas; Madrid; Vol. l. 

VEGA, Carlos 
1946 Los lnstrumeAtos Musicales Aborígenes y Criollos de la 

675 



Argentina. Ed. Centurión; Buenos Aires. 

VELASCO, Padre Juan de 
1940 Historia Moderna del Reyno de Quito y Crónica de la 

Provincia de la Compañía de Jesús del mismo Reyno; 
Tomo I; 1550-1685; Vol. IX; publicación dirigida por Raúl 
Reyes y Reyes, Presidente del Instituto Ecuatoriano de 
Estudios del Amazonas y Director de la Sección de Histo­
ria; Quito. 

WHITTEN, Norman y Nina Friodemann 
1974 La Cultura Negra del Litoral Ecuatoriano y Colombiano: 

Un modelo de adaptación étnica; Instituto Colombiano de 
Antropología; Bogotá. 

WHYMPER, 
1964 En Diccionario del Folklore Ecuatoriano de Paulo de Car­

valho-Neto; Ed. Casa de la Cultura Ecuatoriana; Quito. 

WILLEY, Gordon and John M. Corbett 
1954 Early Ancon and Early Supe Culture. Chavln Horlzon Sites 

of the Central Peruvlan Coast; Columbia Studies in Ar­
chaeology and Ethnology; Vol. 111; Ed. Columbia Universi­
ty; New York. 

WUNDT, W. E. 
1964 Die Prakeramlsche Slecllung am Rlo Seco; Baessler Ar­

chiv, Neue Folge, Band XI. 
1926 Elements of Folk Psichology; Londres. 

ZARATE, Agustín de 
1947 Historia y Descubrimiento de la Conquista de la Provincia 

del Perú y de las Guerras y casos señalados en ella; 
Biblioteca de Autores Españoles; Tomo XXVI; Ed. Atlas; 
Madrid. 

ZELLER, Richard 
stf Instrumentos y Música de la Cultura Guangala; Publicacio­

nes Arqueológicas; Ed. Cromos y Segura; Guayaquil­
Ecuador; slold. 

676 



COLECCION PENDONEROS 

El Banco Central del Ecuador presenta los resultados de los estudios 
y trabajos realizados por investigadores del Instituto Otavaleño 

de Antropología y algunos estudios escritos en el exterior, 
hasta la fecha de difícil consulta. 

Comprende las áreas de Arqueología, Antropología, 
Artesanías populares, Historia circunscritas a la región norte del país. 

1 
Glosario arqueológico 

José Echeverría A. 

2 
El proceso evolutivo en las sociedades complejas 

y la ocupación del Período Tardío Cara en los Andes septentrionales 
John Stephen Athens 

3 
Cochasquí. Estudios arqueológicos 1 

Ubo Oberem 

4 
Cochasqu í. Estudios arqueológicos 11 

Udo Oberem 

5 
Cochasqu í. Estudios arqueológicos 111 

Udo Oberem 



6 
los Incas en el Ecuador 1 

Albert Meyers 

1 
los Incas en el Ecuador 11 

Albert Meyers 

8 
Araa saptantrional andina norte: Arqueologla y Etnohistoria 

José Echeverría A. 
Ma. Victoria Uribe 

9 
la Arqueoastronomla en las investigaciones da las 

culturas andinas 
Mariusz S. Ziólkowski 
Robert M. Sadowski 

10 
los sañores atnicos da Quito en la época de los Incas 

Frank Saloman 

11 
Demografía y asentamientos indígenas an la sierra norte del Ecuador 

en al siglo XVI. Estudio atnohistórico de las fuentes tempranas 1 
Horacio Larrain B. 

12 
Demografía y asentamientos indígenas en la sierra norte del Ecuador 

en el siglo XVI. Estudio etnohistórico de las fuentes tempranH 11 
Horacio Larrain B. 

13 
los curacazgos pastos prehispánicos: agricultura y comercio, siglo XVI 

Cristóbal Landázuri 

14 
Cronistas raigambre indígena 1 

Horacio Larrain B. 

15 
Cronistas raigambre indígena 11 

Horacío larrain B. 



16 
los Quijos. Historia de la transculturación 

de un grupo indlgena en al orienta ecuatoriano 
Udo Oberem 

17 
Numeraciones del Repartimiento da Otavafo 1 

Juan Freile-Granizo 

18 
Numaracion111 del Repartimiento de Otavalo 11 

Juan Freile-Granizo 

19A 
Numeraciones del Repartimiento de Otavalo 111 

Juan Freile-Granizo 

19 B 
Numeraciones del Repartimiento de Otava!o IV 

Juan Freile-Granizo 

20 
Contribución a la Etnohistoria ecuatoriana 1 

Udo Oberem 
Segundo Moreno Y. 

21 
Contribución a la Etnohistoria ecuatoriana 11 

Udo Oberem 
Segundo Moreno Y. 

22 
la vida de Otavalo en 111 siglo XVIII 

Jveline Lebret 

23 
Tierras, indios y mercaderes en la Audiencia de Quito 

Cl1ristiana Borchart de Moreno 

24 
Resúmenes de Actas Republicanas del Cabildo 

da Otavalo en el siglo XIX l 
Juan Freile-Granizo 

25 
Resúmenes da Actas Republicanas del Cabildo 

de Otavalo en el siglo XIX 11 
Juan Freile-Granizo 



los Tributos V11co111 d11I R11p11rtimi11nto d11 C11r11ngu11, 1570 
Juan Freile-Granizo 

Comunid11d lndlgen11 y 11rte!lllnl11s en Ot11v11lo 
Patricio Guerra G. 

Gu11mote. C11mpesinos y comunas 
Diego lturralde 

Campesinos y haciendas de 111 sierre norte 
Diego lturralde 

30 
Campesinos y haciendas de la sierra norte. 

La transformación del campesinado y le comunidad 
Cristina Farga 
José Almeida 

31 
Econom la campesina y transferencias de excedentl!S: 

un caso da h1 sierra ecuatoriana 
Francisco Gangotena 

32 
Transformaciones culturales y etnh:idad en al Ecuador contemporaneo 

Norman Whitten Jr. 

33 
Le medicine tradicional ecuatoriana 

Silvia Arguello M. 
Ricardo Sanhueza A. 

Los negros sarranos: racismo y estratificación en 111 sierra ecuatoriana 
Ronald Lee Stutzman 

35 
Estrategias de comercialización y racionalidad económica 

en los marcados y ferias de Ambato 
Luz del Alba Moya 

313 
Estructura social y poder en Manta. Occidente ecuatorilmo 

Marcelo Naranjo 



37 
Diagnóst¡co socio-económico da la provincia da Esmeraldas 

Marco Jaramillo 

38 
Diagnóstico socio-económico da la provincia de Esmeraldas 11 

Marco Jaramillo 

39 
Diagnóstico socio-económico da la provincia da Esmaraldas 111 

Marco Jaramillo 

40 
Simbolismo y ritual an al Ecuador andino. 

El quichua an al aspailol da Quito 
Ruth Moya 

41 
TamH y cultura quichua an el Ecuador 

l leana Almeida 

42 
léxico y simbolismo an Ju11n Montalvo. 

!Ensayo de interpretación lexicológica y semiológica 
de Las Catilinarias} 

Juan Valdano 

43 
Literatura popular afro-ecuatoriana 

Carlos Alberto Coba 

44 
Literatura oral tradicional del norte del Ecuador 

Carlos Alberto Coba 

45 
Artesanos campesinos: desarrollo socio-económico 

y proceso da trabajo en la artesanía textil de Otavalo 
Peter Meier 

46 
Instrumentos musicales populares ragistrados en al Ecuador 

Carlos Alberto Coba 

47 
Instrumentos musicaln populares registrados en al Ecuador 11 

Carlos Alberto Coba 



48 
Inventario de diseños en tejidos indígenas de 

la provincia de lmbabura 1 
Hernán Jaramillo C. 

49 
Inventario de diseños en tejidos indígenas de 

la provincia de lmbabura 11 
Hernán Jaramillo C. 

50 
Inventario de diseños en tejidos indígenas de 

la provincia de lmbabura 111 
Hernán Jaramillo C. 

Indices de la colección 

Bibliografía de la colección 


